UNIVERSITATSREDEN 126

Prof. Dr. Peter Riemer
Relative Chronologie

Ein Forschungsfeld der
Klassischen Philologie

Abschiedsvorlesung am 5. Mai 2022

universaar
Universitatsverlag des Saarlandes
Saarland University Press
Presses Universitaires de la Sarre



Peter Riemer






Prof. Dr. Peter Riemer

Relative Chronologie
Ein Forschungsfeld der Klassischen Philologie

Abschiedsvorlesung 5. Mai 2022



© 2023 universaar
Universitatsverlag des Saarlandes
Saarland University Press
Presses Universitaires de la Sarre

Postfach 151150, 66041 Saarbriicken
Herausgeber Der Universitétspréasident

Vertrieb Presse und Kommunikation
der Universitit des Saarlandes
66123 Saarbriicken

ISBN 978-3-86223-342-7 gedruckte Ausgabe
ISBN 978-3-86223-343-4 Online-Ausgabe

Satztechnik: Julian Wichert
Fotos: Jorg Piitz (Umschlag), Privat (Portrait)
Druck: Universitatsdruckerei



Inhalt

Grufiwort
Prof. Dr. Augustin Speyer
Dekan der Philosophischen Fakultét

Abschiedsvorlesung
Relative Chronologie.

Ein Forschungsfeld der Klassischen Philologie

Vita und Publikationen

Bisher veroffentlichte Universititsreden

26

35






Augustin Speyer

GruBBwort

Tig yhadk” AONval’ fiyayev; (Tis glatk’ Athénaz’ égagen?) Wer trigt eine Eule
nach Athen? fragt Epops, der Wiedehopf, in Aristophanes’ Komddie Ornithes.
Genauso konnte man fragen — dabei das Versmal zerstdrend, aber was will
man machen —: Tig [Tétpov &g yépupag toD Zdap fiyayev; (Tis Pétron es gephy-
ras tou Saar egagen?) An der hiesigen Universitit sind Eulen ja ebenso allge-
genwirtig, insofern passt das Bild, und es passt auch, als dieses Zitat sich ja als
Sentenz festgesetzt hat, unndtigerweise etwas, z.B. Information, an einen Ort
zu bringen, an dem das jeweils zur Rede stehende Gut im Uberfluss vorhanden
ist.

Das ist eine etwas umstidndliche Art zu sagen: Peter Riemer muss man an
der Universitit des Saarlandes eigentlich gar nicht vorstellen, denn er hat die
klassische Philologie, die Philosophische Fakultidt und auch die Universitit
gepréigt wie sonst kaum jemand. Als Dekan der Philosophischen Fakultit (und
somit mittelbar sein Nachfolger in diesem Amt) konzentriere ich mich
zundchst auf diesen Aspekt seiner Tatigkeit. Er war in der Leitungsebene des
Dekanats der damaligen Philosophischen Fakultdt I und ab 2016 der fusio-
nierten Fakultdt P rekordverdiachtige 16 Jahre titig, von 2002 bis 2010 als
Studiendekan, von 2010 bis 2014 als Dekan und von 2014 bis 2018 als
Prodekan. In dieser Zeit hat er die Fakultit entscheidend geprigt, und wir heu-
tigen konnen auf diesem Erbe, auf diesem Fundament gut und stabil aufbauen.
Gerade die turbulente Zeit der Studienreformen in den 2000er Jahren war eine
Zeit, die von Studiendekanen einiges an einerseits Leidensfahigkeit, anderer-
seits Kreativitit abverlangte, und es war ein Gliicksfall, dass gerade Peter
Riemer in dieser Zeit als Studiendekan die entscheidenden Akzente setzen
konnte. Spiter, als Dekan, war seine Stimme zum immensen Vorteil der
Fakultdt in der Universitétspolitik immer deutlich horbar, und auch hier ver-
mochte er, sehr wichtige Akzente zu setzen. Auch auBlerhalb des Dekanats
engagierte er sich in der Hochschule, zum Beispiel als Vorstandsvorsitzender
des Studentenwerks im Saarland e.V.

Aber Peter Riemer ist mindestens in gleichem Mafle eine hochkreative
Forscherpersonlichkeit im Bereich der klassischen Philologie — und auch hier



8 Augustin Speyer

insofern ein direkter Kollege von mir, da ich selbst klassische Philologie stu-
diert habe. In den Schwerpunkten seiner Forschung, dem antiken Drama, ins-
besondere der griechischen Tragddie und der romischen Komdodie, dem anti-
ken Epos mit Schwerpunkt auf Vergil, der Rhetorik und auch dem sogenann-
ten Neulatein, also der lateinischen Literatur, die in der Zeit der Renaissance
entstand, vermochte er Aullerordentliches zu leisten. Innerhalb der Fachwelt
sind seine Arbeiten hochstgeschitzt, und die beschriankte Zeit verbietet es, hier
niher ins Detail zu gehen. Genug zu sagen, dass hdufig der Bezug zu gegen-
wartigen Fragen und Rezeptionen ins Auge fallt und neue Sichtweisen gebiert
— der Europagedanke in einem Aufsatz des Titels Die griechische Tragodie in
Rom — die romische Komddie in Europa, moderner Film in einer Gegeniiber-
stellung von Sophokles’ Odipus und Pasolinis Edipo Re, Tagespolitik der
2000er Jahre und ihre rhetorische Ausformung in Erfolg ist alles — was
Demosthenes und Joschka Fischer verbindet, aber auch, zum Entstehungs-
datum 2016 aktuell und leider heute nicht minder: Fliichtlingsschicksale in der
Antike.

Bemerkenswert und absolut nicht selbstverstiandlich ist, dass er die The-
men, die seine Forschung prigen, auch erfolgreich und publikumswirksam in
auBeruniversitirem Rahmen zum Wirken bringt. Das Drama, die Gattung, die
mehr noch als andere Gattungen auf Dialog ausgerichtet ist, namentlich dem
Dialog zwischen Darsteller und Publikum, das antike Drama, das ebenso vom
Publikum lebt wie das Theater in anderen Sprachkreisen, hat er in mehreren
hochspannenden Theaterprojekten einem solchen nahegebracht, in Saar-
briicken in Zusammenarbeit mit dem Saarldndische Staatstheater in Gestalt
von Senecas Phaedra und einer dramatischen Adaptation Dido und Aeneas,
basierend auf Vergils 4eneis.

Heute hilt Peter Riemer seine Abschiedsvorlesung. Dass dies kein
Abschied von dem ihn faszinierenden und durch ihn faszinierend gemachten
Fach der klassischen Philologie ist, diirfte jedem klar sein und jeden gliicklich
stimmen auf das Werk, das noch kommt.



Peter Riemer

Relative Chronologie
Ein Forschungsfeld der Klassischen Philologie

Spectabilis, meine Damen und Herren!

Was treibt ein Klassischer Philologe so den lieben langen Tag? Ich weil3 nicht,
ob Sie sich diese Frage je gestellt haben. Viele iiberlegen da gar nicht. Als
meine erste Frau mich ihren Eltern vorstellen wollte, da sagte mein angehen-
der Schwiegervater, als er horte, dass ich ein Klassischer Philologe sei, also
einer, der sich mit Latein und Griechisch beschéftigt: ,,Ach so, der Herr ist ein
Vokabelkratzer. — Das ist eine Schublade, die natiirlich nicht das ganze
Spektrum der Klassischen Philologie umfasst. Aber Vokabeln gehoren dazu.
Ohne sie geht es nicht. Mein Schwiegervater hat bald eingesehen — es war ja
wohl ohnehin nicht ganz ernst gemeint —, dass man einen Klassischen Philologen
nicht auf das Vokabular und die Grammatik der Alten Sprachen reduzieren kann,
sondern dass ein solcher Mensch vor allem Wissenschaftler ist.

Was ist nun aber das Arbeitsfeld eines wissenschaftlich tdtigen Altphilo-
logen? Muss er die iberlieferten Texte der antiken Autoren noch aus den
Handschriften heben und neu edieren? Ja, auch das ist nach wie vor eine
Aufgabe, die gelegentlich ansteht. Die Kernerarbeit auf diesem Feld haben
freilich schon viele kluge Kopfe im 19. und 20. Jh. geleistet; vor gut 200
Jahren hat es die ersten kritischen Textausgaben gegeben. Heute wird mit die-
sen inzwischen mehrfach revidierten Editionen gearbeitet; in unserer Zeit geht
es vorrangig um Interpretation und Bewertung der einzelnen Werke, nicht
mehr so sehr um das Sortieren verschiedener Lesarten in den Handschriften. In
den textkritischen Ausgaben etwa der Oxforder Bibliothek oder der
Teubneriana ist die handschriftliche Uberlieferung so deutlich markiert, dass
man im Einzelfall selbst eine Revision vornehmen kann. Meine im Studium
verwendete Horazausgabe ist z.B. die von Shackleton Bailey, die wahrhaftig
nicht den besten Text bietet; ich verwende sie immer noch — vollgekritzelt mit
Anderungen auf fast jeder Seite. Die beste Ausgabe, das ist die von Klingner,
besitze ich auch und vier oder fiinf weitere Horazeditionen. Aber im Grunde
geniigt eine moderne Textausgabe. Man muss sie immer kritisch lesen und den
Text hinterfragen. Das fiihrt jetzt beinahe schon an das heran, was ich in meiner



10 Peter Riemer

Abschiedsvorlesung sagen mdchte. Zu den wichtigsten Aufgaben eines klassi-
schen Philologen gehdrt es m.E., die besondere Leistung eines antiken Autors
zu wiirdigen und herauszufinden, was er mit seinem Werk sagen wollte.
Unterscheiden wir Rezeptionsisthetik und Produktionsésthetik als die beiden
groflen literaturwissenschaftlichen Kategorien, so gebe ich zu, dass mir die
Produktionsdsthetik, also das Ermitteln der Autorenintention, besonders am
Herzen liegt. Wenn wir wissen wollen, wie der Autor dazu kam, das zu schrei-
ben, was er schrieb, und worauf er mit seinem Werk abzielte, dann besteht
natiirlich eine wesentliche Voraussetzung darin, dass der uns vorliegende Text
als solcher korrekt ist. Und man sollte nach Moglichkeit auch wissen, wann
das jeweilige Werk entstanden ist. Denn mehr noch als heute waren die Dichter
und Schriftsteller der Griechen und Romer in ein Kontinuum eingebunden. Sie
bezogen sich in der Regel auf Vorgédnger. Kein Werk entstand aus heiterem
Himmel, sondern war stets angeregt durch ein anderes Werk von einem ande-
ren Autor. Oft wurde auf dieses Vorgéngerwerk so angespielt, dass es regel-
recht hindurchscheint. Wir sprechen technisch von Intertextualitidt. Man wird
Vergils Aeneis nicht in der ganzen Tiefe verstehen kdnnen, wenn man die
homerischen Epen nicht mit einbezieht bzw. keine Kenntnis von der //ias und
der Odyssee hat.

Schon als Student hatte ich die Vorteile einer kontrastierenden Lektiire ken-
nengelernt. Es begann in meinem ersten Griechischsemester in einem
Proseminar bei Rudolf Kassel. Wir sollten zwei Abschiedsszenen vergleichen:
Die sterbende Alkestis nimmt im gleichnamigen Drama des Euripides Ab-
schied von ihrem Haus und ihrem Ehelager; Deianeira macht dasselbe in den
Trachinierinnen des Sophokles. Rudolf Kassel war der Auffassung, wie die
meisten zu jener Zeit, dass Sophokles die Szene aus dem euripideischen Stiick
nachgeahmt hat. Man nahm némlich lange Zeit aus verschiedenen Erwagung-
en heraus an, dass die Trachinierinnen zum Spatwerk des Sophokles gehorten
oder zumindest nicht zu seinen frithen Stiicken. Die Alkestis ist dagegen fest
datiert, sic nahm 438 v.Chr. am Tragddienagon teil; fiir die Trachinierinnen
fehlt ein duBerer Datierungsnachweis dieser Art. Nun sollten wir Pro-
seminaristen das, was Albin Lesky, der groBe Wiener Philologe, in seinen
Schriften zur griechischen Tragddie als Standard vorgestellt hatte — die
Reihenfolge sei: erst die Alkestis, dann die Trachinierinnen — logisch nach-
vollziehen. Nach einer abendlichen vergleichenden Lektiire der Szenen am
Schreibtisch riss es mich in der Nacht aus dem Schlaf. Hort sich jetzt etwas
dramatisch an, war aber so. Die Gedanken lielen mich nicht mehr schlafen.
Ich glaubte Argumente fiir eine Prioritdt der sophokleischen Szene zu erken-
nen, also fiir die umgekehrte Reihenfolge. Diese Argumente trug ich in der
nichsten Sitzung vor und machte den sich nach wie vor sicher fiihlenden
Dozenten ein wenig ratlos. Ich kiirze jetzt ab: Es folgten auBlerhalb des



Relative Chronologie 11

Seminars und noch Monate danach intensive Gesprache mit ihm iber das
chronologische Verhéltnis der beiden Tragddien zueinander. Nach einigen
Jahren — da sal3 ich schon an meiner Doktorarbeit, teilweise auch noch mit die-
sem Thema befasst — gab er mir recht; zu seiner Ehrenrettung: Uberzeugt
haben ihn nicht nachtrdglich meine Argumente aus dem Proseminar — die
waren offen gestanden vollig untauglich und aus dem jugendlichen Eifer eines
Studienanfangers hervorgegangen —, liberzeugt hat ihn meine kontrastierende
Gesamtinterpretation beider Tragddien. Es ging da schon lange nicht mehr um
eine schlichte Klarung der relativen Chronologie. Was ndmlich mit der
Bemiihung um eine chronologische Einordnung einhergeht, ist die klarere
Sicht auf das Werk, das chronologisch an zweiter Stelle steht. Dies mochte ich
nun an einem Gedicht des Chorlyrikers Bakchylides zeigen, das ebenfalls
lange Zeit in einem ungeklarten zeitlichen Verhéltnis zu den Trachinierinnen
stand.! Danach will ich auf die chronologisch schwierigen Elektradramen des
Sophokles und des Euripides eingehen.?

Zuerst Bakchylides: Neben dem Epos und dem Drama kannte die grie-
chische Literatur im 5. Jh. v.Chr. eine weitere herausragende Dichtungs-
gattung: die Chorlyrik. Die groften Vertreter dieser Gattung waren Simonides
und Pindar; aber auch Bakchylides, der wie sein Onkel Simonides von der
Attika vorgelagerten Insel Keos stammte, gehorte dem erlauchten Kreis der
chorlyrischen Dichter an, seine Lebensdaten: 520/516 bis ca. 451/450 v.Chr.

Wie der Name schon sagt, handelte es sich bei der Chorlyrik um Chorgesang.
Solche Gedichte wurden fiir besondere Anlédsse geschrieben und dann mit einem
Chor einstudiert und gesanglich vorgetragen. Bei der 16. Ode (dem 2.
Dithyrambus) des Bakchylides z.B. handelt es sich um ein im Apollonheiligtum
von Delphi dargebotenes Lied (das kann dem Papyrusfragment noch entnom-
men werden). Erhalten sind u.a. zwei vollstdndige Strophen, die den Kern der-
selben Geschichte wiedergeben, die auch in den Trachinierinnen erzahlt wird.

Hier das kleine Chorlied im Wortlaut; es besteht insgesamt aus drei
Strophen, das sind zwei metrisch zusammengehorige, Strophé und
Antistrophé, und eine Epode, die den Abschluss bildet. Die Strophé ist fiir
unsere Betrachtung nicht wichtig. Deshalb gehe ich nur auf die Antistrophé
und die Epode ein und lese erst einmal die Ubersetzung von Herwig Machler
vor:?

Vgl. hierzu P. Riemer, Die ,ewige Deianeira‘, in: A. Bagordo / B. Zimmermann (Hgg.),
Bakchylides. 100 Jahre nach seiner Wiederentdeckung, Miinchen 2000, 169-182.

Wie schon P. Riemer, Orest und Orestie bei Euripides. Zur Chronologie der Elektra-Dramen,
LOGEION 4 (2014) 176-192.

3 Text und Ubersetzung: H. Maehler, Die Lieder des Bakchylides, Zweiter Teil: Die
Dithyramen und Fragmente, Leiden 1997.



12 Peter Riemer

[HPAKAHZX (vel AHIANEIPA?) EIZ AEADPOYZ]

npiv ye k' Aéopev Mmelv
Oiyoliov Topi domtopévay
Aportpoovidday Opacopndéa em-

0, Tketo &’ AUEIKOHOV’ AKTAV"
&vO’ anod haidog evpuvepel Knvaiot
Znvi B0ev Bapvayéag Evvéa ToPOVG
dvo 1’ dpotdrmt dapociybovt pé[h-
Ae kOpol T OB pruodepkel dluya
napBévol ABaval dyképav Podv.
10T Guoyog daipmv

_Aaiaveipoi Tolbdok’ pvv Doave

pity €nie pov’ Emel

wHbeT’ dyyeliov TodamevO<éo>,
‘ToAav 6t1 AevKdAEVOV
A10G v10G GTafpopLiyog

dAoyov Mmapo[v] moti dopov mép[T]ot.
a Svopopoc, & teA[on]v’, olov éuicot[o’
@B6vog gvpufiag viv andrecey,
dvOPedVY TE KAALUU TAV

VoTEPOV Epyouivay,

4T’ énl poddevtt Avkdppat
déEato Néooov mapa daipoviov tép[ag.



Relative Chronologie

Vorher freilich singen wir davon, wie

Amphitryons Sohn Oichalia verliess, das vom Feuer
verzehrt wurde, der Kithnes planende

Held; und er gelangte ans wogenumbrandete Gestade.
Dort wollte er von der Beute dem Zeus von Kenaion,

dem tief in Wolken gehiillten, neun dumpf briillende Stiere
opfern und zwei dem Erderschiitterer, dem meeraufrithrenden,
und der méachtigblickenden Gottin,

der Jungfrau Athena, ein ungejochtes,

hochgehdrntes Rind.

Da kniipfte das ibermédchtige Schicksal

fiir Deianeira eine viel Tranen bringende List,

eine klug geplante, als sie erfuhr

die schmerzliche Nachricht,

dass Iole, die weissarmige,

der Zeussohn, der unerschrockene Kampfer,

als seine Gattin in sein glinzendes Haus sende.

Ach die Unselige, ach die Arme, was hat sie da ersonnen!
Eifersucht, die iiberméchtige, hat sie zugrundegerichtet
und die dunkle Verhiillung dessen,

was danach kommen sollte,

als sie am rosenumbliihten Lykormas

von Nessos empfing das verhdngnisvolle Wundergeschenk.

(Ubers. Herwig Machler)

13



14 Peter Riemer

Herakles hat, wie es im Lied heilit, nach der Eroberung von Oichalia, einer
Stadt in Thessalien, die schone lole als Kriegsbeute zu seinem Wohnsitz nach
Trachis vorausgeschickt, um inzwischen noch den Goéttern Dank abzustatten.
Seine Frau Deianeira ist von der Tatsache, dass ihr Mann eine neue Gemahlin
in sein Haus aufnimmt, nicht gerade erbaut und erinnert sich an ein vermeint-
liches Liebeszaubermittel, das ihr der Zentaur Nessos vor langer Zeit anver-
traut hatte. Nessos war Deianeira zu nahe gekommen — das steht nicht im
Chorlied, wird aber vorausgesetzt —, als er sie als Fdhrmann auf seinem
Riicken iiber den Fluss Lykormas trug. Herakles hatte ihn darauthin mit einem
Pfeilschuss getdtet. Aus der todlichen Wunde entnahm der Zentaur etwas Blut,
das er Deianera als ein Mittel an die Hand gab, um die Liebe ihres Mannes,
falls erforderlich, einmal zuriick zu gewinnen. Hier setze ich allerdings schon
den Mythos voraus, wie ihn Sophokles in seinen 7rachinerinnen erzéhlt.
Deshalb will ich hier innehalten und erst einmal nur auf das Gedicht des
Bakchylides schauen. Was horen wir in diesem Lied?

Es heilit dort, Herakles sei von Oichalia zum Kap Kenaion (das liegt am
Westende der Insel Euboia) gezogen, um dort den Goéttern Dankopfer fiir sei-
nen Sieg darzubringen. Das nimmt fast die gesamte Antistrophé ein, aber eben
nicht die ganze. Denn mit der Erwdhnung des unbezwingbaren Schicksals
(Gpoxog daipmv) wird Deianeira einbezogen. Ihr Name féllt, wohingegen
Herakles zuvor als ,Sohn des Amphitryo’ umschrieben war. Namentlich
genannt werden dann nach Deianeira noch Iole und Nessos; alle drei sind
wesentliche Figuren in der letzten Episode des gesamten Herakles-Mythos.
Der starke Held findet seinen Tod von der Hand der eigenen Frau. Iole und
Deianeira sind — so Bakchylides — augenscheinlich fiir die tragische Entwick-
lung entscheidend. Dass Herakles in der Epode erneut nur als ein Sohn figu-
riert, dieses Mal als Zeussohn, ist bezeichnend. Er ist ja tatsdchlich der Sohn
des hochsten Gottes, der seinerseits dafiir bekannt ist, sich immer wieder in
Liebesabenteuer zu verstricken und seine Gattin Hera zu provozieren; aus
einem solchen Seitensprung mit Alkmene, der Frau des Amphitryo, ist schlief3-
lich auch Herakles hervorgegangen. Der Apfel fillt nicht weit vom Stamm. Da
nun Herakles Iole, seine Eroberung, vorab nach Hause sendet, erfiillt dies
Deianeira mit Schmerzen; ihr wurde, wie im Chorlied zu horen ist, berichtet,
dass Iole als neue Ehefrau (6Aoyog) ins Haus komme, eine wahrhaft schmerz-
liche Mitteilung (eine dyyeiio tolamevOng). Soweit ist alles noch versténdlich.
Danach aber ist das Lied in ein seltsames Dunkel getaucht, was Bakchylides
sogar hervorhebt: ,.eine dunkle Verhiillung dessen, was [...] kommen sollte*,
sagt er. Aber was sollte denn kommen? ,,Was hat sie da ersonnen!, lesen wir
im Text. Ja, was hat sie denn ersonnen? Das erfahren wir nicht. Nur, dass die
Eifersucht sie zugrundegerichtet habe. Aber wie? Gibt der Dichter eine weitere



Relative Chronologie 15

Erklarung? Ja, er sagt, sic habe am Lykormas ein schicksalhaftes ,Wunder-
geschenk® (Sapdviov tépag) empfangen. Und mit diesem letzten Hinweis ldsst
uns der Dichter buchstiblich allein. Mehr erfahren wir nicht. Es wiirde, wenn
wir nur das Chorlied hétten, ein ungeldstes Rétsel bleiben.

Wir konnen das Raitsel eigentlich nur mit Hilfe der sophokleischen
Trachinierinnen 16sen. Das Stiick handelt von den Sorgen Deianeiras um ihren
Mann, von dem sie seit vielen Monaten nichts gehdrt hat. Da erfahrt sie, er
werde bald wieder nach Hause kommen; denn er habe gerade die Stadt
Oichalia besiegt und wolle nur noch ein Dankopfer darbringen. Einen Zug von
Sklaven und viel Beute hat er veranlasst, vorab nach Trachis zu bringen. Da-
runter befindet sich ein auffallend schones Maddchen. Lichas, ein Herold, den
Herakles mit der Entsendung beauftragt hatte, hilt die Identitdt der jungen
Frau vor Deianeira verborgen, hatte aber unterwegs geprahlt, sie sei der wahre
Grund, warum Herakles die Stadt erobern wollte, und sie solle seine neue
Gemabhlin sein. Ein namenloser Bote, der die Prahlereien von Lichas mitbe-
kommen hat, klart Deianeira im Nachhinein auf, wer die junge Frau in
Wahrheit ist. Deianeira ist bestiirzt und erinnert sich an ein Liebeszaubermittel,
das ihr der Zentaur Nessos einst, als ihn der Pfeil des Herakles todlich ver-
wundet hatte, an die Hand gab. Der Zentaur trug ihr auf, es nicht dem Licht
aussetzen, bis es gebraucht wiirde. Und Deianeira bestreicht mit diesem Gift
ein Gewand und {ibergibt es Lichas, dass dieser es Herakles fiir die Opfer-
feierlichkeiten iiberbringe. Was Deianeira nicht wei3: Der Zentaur starb nicht
an der Pfeilwunde als solcher, sondern an dem tédlichen Gift der Lerndischen
Hydra, mit dem die Pfeile des Herakles durchtrinkt waren. Dieses Pfeilgift —
vermischt mit seinem Blut — hat der Zentaur als das Mittel ausgegeben, die
Liebe des Mannes zuriickzugewinnen.

Es kommt, wie es kommen muss: Herakles zieht das von Deianeira
praparierte Gewand an und bricht unmittelbar darauf zusammen; die
Schmerzen sind unertréglich; er ist schon von dem baldigen Tode gezeichnet.
Hyllos, der gemeinsame Sohn von Deianeira und Herakles, ist Zeuge dieses
Zusammenbruchs und eilt nach Trachis, um von der katastrophalen Lage, in
der sich sein Vater befindet, zu berichten. Deianeira begreift ihren Fehler und
begeht Selbstmord, indem sie das Ehebett aufsucht, dort symbolisch von
Herakles Abschied nimmt und sich in ein Schwert stiirzt. Herakles erscheint —
auf einer Bahre getragen, noch lebend — im Dramenschluss auf der Biithne und
will sich an Deianeira rachen, wird aber von Hyllos aufgeklért, dass sie nicht
die alleinige Schuld trifft, sondern dass sie selbst Opfer einer Intrige war, die
von Nessos ausging. In dem Augenblick, da Hyllos den Namen des Zentaurs
ausspricht, wird Herakles bewusst, dass sich ein altes Orakel erfiillt, das
besagt, er werde einst durch einen Toten sein Ende finden.



16 Peter Riemer

Die dramatische Handlung des Sophokles-Stiicks enthilt somit, wie wir sehen,
alle Merkmale, die uns in dem Chorlied des Bakchylides nur bruchstiickhaft
begegnen.

Zwei Momente des Dramas sind mit Peripatien (wesentlichen Neuausrich-
tungen der Handlung) verbunden: zum einen die Aufklarung Deianeiras durch
den Boten, dass es sich bei der vermeintlichen Sklavin im Beutezug um die
neue Gemahlin des Herakles handelt — Ioles Name fillt, und — diese Auf-
klarung 16st die Gegenwehr Deianeiras aus; sie ldsst, wie gesagt, ein mit dem
Zentaurenblut bestrichenes Gewand iiberbringen, das sich Herakles tatsdchlich
fiir die Danksagung an die Goétter anlegt; das Gift des Zentauren verbrennt
seine Haut, er ist dem Tode geweiht. Als er sich an Deianeira richen will,
erfahrt er von seinem Sohn, dass das Gift, das in dem Gewand steckt, von dem
Zentaur Nessos herriihrt. Die Nennung seines Namens bewirkt die zweite
grofle Peripetie im Drama. Herakles erinnert sich schlagartig an die
Weissagung, er werde durch einen Toten sein Leben verlieren. Genau dies trifft
ja zu: Nessos vermag lange nach dem eigenen Tod, sich an Herakles, der ihn
getdtet hat, zu rdchen, und zwar mit Hilfe Deianeiras. Die Namensnennung
kommt auch bei Bakchylides vor; er setzt sie aber ans Ende seines Gedichts.
Sie dient ihm dazu, seiner Horerschaft klar zu signalisieren, wer die tragische
Entwicklung in Wahrheit ausgelost hat: Nessos. Mit dem Namen des Zentaurs
und dem Zusatz, dass Deianeira von ihm ein geheimnisvolles Geschenk erhal-
ten hatte, blitzt schlagartig der gesamte Mythos wieder auf, wie Sophokles ihn
in seinem Drama erzdhlt.

Wie kdnnen wir aber mit Sicherheit sagen, dass Bakchylides tatsdchlich die
sophokleischen Trachinierinnen als Stoffvorlage genutzt hat?

Sophokles, Trachinierinnen 871-895

871 TP. Qmaidec, MG dp’ Huiv 0O GUIKPDY KOKGY
Ap&ev 10 d@dpov Hporhel 0 mOpmLOV.
XO. Ti&, & yepoud, kovomom v AEyeic;
TP.  BéPnke Andvepa v mavuctdtny
000V Amac®dV €5 AKIVINTOL TOdOG.
875 XO. 0¥ & mod’ og Bavovoa; TP. [Tavt’ dxnroog.
XO. TéBvnkev 1 tdAowva; TP. Agdtepov kAvels.
X0O. Térow’ dredpia, tivi TpOTT® Oavelv ope PNG;
TP.  Eyetuotata mpdg ye npa&v. XO. Eing 1@ popw,
880 yovat, EUVTPEYEL.
TP.  Avtv dmiotwoev.
XO0. Tig 6vpdg, qj tiveg vooot



Relative Chronologie 17

Tavd’ aiypud Péleog KakoD
Euveike; [log unoaro
885 pog Bavdte Bdvartov
avdoaco PHoVo GTOVOEVTOG
&V Topd 613G pov;
XO. ‘"Emeidec— @ potoio — tavd’ BPpwv;
TP.  ’Em€idov, ®g O1 TAnGia TopooTiTic.
890 XO. Tigfvev; @ép’ simé.
TP. AVt mpog adTiG XEPOTOLETTOL TAJE.
XO. Tioeoveig TP. Zagpnvi.
XO. "Etekev &tekev peydiov
0 véoptog (o voupa
895 dopotot t0icd’ ‘Epviv.

Amme O Kinder, kein geringes Leid hat wahrlich uns / die Herakles gesandte
Gabe eingebracht! / Chorfithrerin Welch neue Ungliicksbotschaft, Alte,
bringst du uns? / Am. Den letzten aller Pfade — Deianeira hat / ihn angetreten
mit bewegungslosem Fuf3. / Cho. Doch wohl nicht als Verstorbne? Am. Alles
hortest du. / Cho. So ist sie tot, die Arme? Am. Hor es nochmals denn! / Cho.
Die Ungliickselige! Wie ist sie gestorben? Sprich! / Am. Schrecklich, wie sie’s
vollbrachte! Cho. Sag, ich welchen Tod, o Frau, cilte sie? / Am. Sie hat sich
selbst getdtet. / Cho. In Wahnsinn oder Raserei? / Am. Von der Spitze des
Ungliickspfeils / getroffen. Cho. Wie ersann sie sich / noch zu dem Tode den
Tod / und vollbracht’ es allein mit des Schwertes grauenvollem Stofe? / Du
sahst dieser Tat tatlos zu? / Am. Ich sah ihr zu, da ich ja gleich daneben stand. /
Cho. Wer tat es? So sprich doch! / Am. Mit eignen Hénden hat sie’s an sich
selbst veriibt! / Cho. Was sagst du?! Am. Die Wahrheit! / Cho. Es gebar, es
gebar diese neu / Hergefiihrte, dieses Jungweib / dem Hause groBes Unheil!

(Ubers. W. Willige)

Der Vers 30 des Chorlieds liefert zwei entscheidende Anhaltspunkte. Zum
einen haben die Klagen & d9opopoc, & téhavo dasselbe tragische Kolorit wie
der Ausruf Deianeiras in den Trachinierinnen, nachdem sie die wahre Identitit
des versklavten Médchens erfahren hat (Tr. 375): Oipot tdhowva. Dieser
Weheruf steht im Chorlied und im Drama an ein und derselben Stelle, und
zwar hier wie dort nach der fiir Deianeira schmerzlichen Entgegennahme des
Berichts, dass lole die neue Frau im Haus sein solle. Die Interjektion & im
Kontext einer Wehklage ist tragddientypisch. In der Chorlyrik kommt dieselbe
Interjektion sonst nur als Untermalung positiver Ausrufe vor, z.B.
progvdaip@v avnp (Bakch. 3,10): ,,0 dreimal gliicklich der Mann®. Sodann ist



18 Peter Riemer

das Adjektiv dOopopog eine definitiv sophokleische Vokabel, die in allen erhal-
tenen Tragddien des Dichters meist mehrfach zu finden ist, in den Trachinier-
innen allein dreimal. Fiir die Chorlyrik insgesamt gibt es bis auf diese Stelle
hier tberhaupt keinen weiteren Beleg. Und noch verbliiffender ist der
Umstand, dass mit dem daran anschlieBenden Ausruf olov éufcato, ,,was hat
sie da ersonnen!*, das finite Verb éunocato mit demselben Subjekt, ndmlich
Deianeira, wieder aufgegriffen wird, wie es in den Trachinierinnen der tragi-
sche Chor ausspricht, und zwar, als er auf den Bericht der Amme von der
Selbsttotung Deianeiras mit Bestiirzung reagiert (Tr. 884ff.): [1dg unoato /
7pog Bavdate Bavotov / avdocaca pova; ,,Wie hat sie ersonnenen Tod auf Tod
und allein vollendet?* Der Text ist, wie man sieht, bei Sophokles viel ausfiihr-
licher. Sein Chor ist bestiirzt und kommentiert, was sich ereignet hat. Deia-
neiras Selbstmord reiht sich an den schon sicheren Tod des Herakles: ,,Wieso
hat sie zu seinem Tod noch den eigenen ersonnen?”, ist der Gedanke im Drama
vollstindig zu verstehen. Bei Bakchylides fehlt eine Erlduterung dieser Art.
Sie ist aber auch nicht nétig, wenn sein Publikum die Trachinierinnen im
Gedachtnis hat. Hat Sophokles das Stiick an den Groflen Dionysien in Athen
nicht lange zuvor aufgefiihrt, wird man die Kenntnis seines Inhalts annchmen
diirfen. Die Trachinierinnen beziehen sich ihrerseits, so die communis opinio,
auf die Orestie des Aischylos aus dem Jahr 458 v.Chr.; Agamemnon kehrt dort
als Sieger nach der Eroberung Troias zuriick und hat Kassandra unter seiner
Beute wie Herakles die eroberte Iole. In der Orestie wird Agamemnon von sei-
ner Frau Klytaimestra brutal hingerichtet. Sie erschldgt ihn in voller Absicht
mit einer Doppelaxt. Dass Deianeira ihren Mann ebenfalls totet, nachdem er
eine erbeutete Frau ins Haus bringt, ist ein offensichtliches Analogon. Doch
Sophokles bettet diese Totung in eine mythische Konstellation ein, in welcher
die Gattin praktisch schuldlos schuldig wird. Genial.

In der Forschung wird iibrigens immer noch die These vertreten, dass es
sich umgekehrt verhilt, d.h. Sophokles habe das Gedicht des Bakchylides als
Vorlage zu seiner Tragddie verwendet; man platziert also das sophokleische
Drama in die 40-er oder 30-er Jahre des 5. Jhs.; das aber, denke ich, ist keine
wirklich taugliche Annahme. Denn Bakchylides, der wohl 451/450 v.Chr.
gestorben ist, setzt eine Version des Mythos voraus, in der Nessos das todliche
Gift an die nichts ahnende Deianeira iibergibt. Eine solche Ubergabeszene ist
nur vorstellbar, wenn Herakles den Zentaur aus der Ferne totet. Ein anderes,
wohl ilteres Gedicht des Bakchylides (Fr. 64) weist noch die Tétung des
Zentaurs aus nédchster Ndhe auf; da totet Herakles ihn mit der Keule.

Dies entspricht dem, was wir auf Vasen dargestellt sehen: Herakles bedient
sich einer Keule oder eines Schwerts — er befindet sich also in unmittelbarer
Nahe. Da kann Deianeira schlecht noch, ohne dass Herakles es mitbekédme,




Relative Chronologie 19

Rotfigurige Kylix Schwarzfigurige Hydria des
(Aristophanes zugeschrieben), Vatikanmalers,

ca. 420-410 v.Chr., 575-550 v. Chr.,
Museum of Fine Arts, Boston Louvre (E 803)

José Garnelo (1866-1944), Die Entfithrung Deinaneiras (1888),
Museo Garnelo, Montilla (Cérdoba)

von dem sterbenden Zentaur heimlich instruiert werden; auch der Giftaspekt
lieBe sich nicht unterbringen. Ein Pfeilschuss kommt offenbar nur bei
Sophokles vor, vielleicht iiberhaupt erstmals bei ihm. Nur seine Version eignet
sich fiir die Konstruktion eines heimtiickischen Anschlags des Zentaurs auf
seinen Morder.



20 Peter Riemer

Bakchylides hat also den von Sophokles modifizierten Mythos vom
Todesschicksal des Herakles in seinem Dithyrambus auf die wesentlichen
Momente reduziert und dabei den tragischen Ton ebensogut getroffen wie der
tragische Dichter zuvor. Schon fiir diese Wertung hitte es sich gelohnt, die
richtige chronologische Reihung der beiden Werke festzustellen. Aber es ist
noch mehr zu erkennen. Bakchylides kehrt den Focus, in welchem sich die bei-
den Hauptpersonen befinden, um. Wahrend Sophokles zuerst Deianeira in den
Mittelpunkt stellt und ihr Schicksal enden lésst, bevor Herakles auf der Biihne
erscheint, leitet Bakchylides seinen Dithyrambus mit einem Blick auf Herakles
ein, um danach Deianeira ins Zentrum der Betrachtung zu riicken. Um ihre
Person ranken sich im Chorlied alle schicksalhaften Beziige. Denn fiir sie hat,
wie es im Lied heif3t, der Damon eine kluge List gesponnen, und zwar eine tra-
nenreiche; und ihr hatte Nessos vorzeiten die ddmonische Gabe ausgehandigt.
Die das Schicksalhafte markierenden Vokabeln dpayog daipmv und daypoviov
tépag bilden den Rahmen fiir eine Schlusspartie, in deren Zentrum allein
Deianeira steht und agiert. Sie wird im eigentlichen Sinne aktiv, indem sie
etwas Bestimmtes ersinnt: Dieses undecfai 11, das Sich-etwas-Ausdenken, ist
— wie der Riickblick auf die Trachinierinnen lehrt — Deianeiras Plan, einen
Liebeszauber einzusetzen, um ihren Mann wiederzugewinnen, und zum
anderen ihr Entschluss, Selbstmord zu begehen, als sie einsicht, was sie damit
angerichtet hat. Ihr unterlduft ein tragischer Irrtum, worauf die Wehklage a
dvopopog zielt. So beklagt der lyrische Dichter pointiert Deianeiras Schicksal
und verbindet dabei ein typisch sophokleisches Kompositum mit ihrer Person:
dvopopog. In den Trachinierinnen werden drei Figuren dvopopog genannt:
Iole, Lichas und Herakles, Deianeira aber nicht. Mit besonderem Feingefiihl
versieht der Chorlyriker seine Deianeira, die ein nicht minder ungliickliches
Schicksal hat, also eine dvcpopog ist, mit dem entsprechenden Attribut und
setzt ihr in seiner Ode ein besonderes Denkmal. Sophokles lasst sie freilich
einmal sich selbst als dvotnvog bezeichnen (377), was Bakchylides vielleicht
dazu bewegt hat, daraus ein d0cpopog zu machen.

An diesem Beispiel ist, hoffe ich, gut zu ersehen, dass es sich lohnt, die
Texte griindlich zu lesen und iiber eine prézise vergleichende Lektiire zu kla-
ren, wer vor wem was geschrieben hat und wer nach wem auf das eingegan-
gen ist, was er vorfand. So kommt in der vergleichenden Gegeniiberstellung
mit Sophokles die hohe Kunst eines Bakchylides und seine verdichtende
Ausdeutung der Stoffvorlage erst richtig zur Geltung.

Ich will nun ein weiteres Beispiel nennen, ohne ebenso tief darauf einzu-
gehen; keine Sorge! Vortrage sollten nicht zu lang sein.

Ein schier unlgsbares Problem haben immer schon die Elektra-Tragodien
des Sophokles und des Euripides geboten. Beide Stiicke sind undatiert. Die




Relative Chronologie 21

Trachinierinnen konnen wir, wenn der soeben gefiihrte Vergleich mit
Bakchylides 16 substanziell ist, in die Jahre zwischen 458 und 450 v.Chr. ein-
ordnen. Das ist schon sehr prézise. Fiir die beiden Elektren kdme der Zeitraum
zwischen der Orestie des Aischylos 458 und dem letzten Jahrzehnt des 5. Jhs.
in Frage, das wiéren gut 50 Jahre. Man ist aber aus verschiedenen Griinden
heraus allgemein der Ansicht, die beiden Elektradramen gehdrten dem
Spétwerk ihrer Dichter an und vermutet, dass sie im vorletzten Jahrzehnt des
5. Jhs. entstanden sind, d.h. wohl zwischen 420 und 415.

Die beiden Elektren behandeln denselben Stoff, den Aischylos im zweiten
Stiick seiner Orest-Trilogie, den Choephoren, vorgelegt hatte. Allen drei
Versionen ist gemeinsam, dass nach der Ermordung Agamemnons durch seine
Frau Klytaimestra und ihren Geliebten Aigisth sein Sohn Orest Rache an den
Mordern iibt, indem er — da er ja als kleines Kind dem Zugriff des
Morderpaares entzogen worden und in der Fremde aufgewachsen war —, sich
— ohne von ihnen erkannt zu werden — Zugang zu beiden verschafft und sie
nacheinander tdtet; bei Aischylos riickt vor allem die Rache des Sohnes an der
Mutter in den Mittelpunkt. Da Orests Schwester Elektra in beiden
Elektradramen eine nicht minder groBe Rolle spielt bei der Rache als Orest,
haben die jiingeren Tragiker ihre Stiicke zu Recht nach ihr benannt. Aber wel-
ches der beiden Stiicke das erste war und dem anderen als Vorlage diente, ldsst
sich kaum sagen. Um ein Kuriosum vorauszuschicken: Der grofle Ulrich von
Wilamowitz-Moellendorff hatte sich 1883 zuerst dezidiert, wie es seine Art
war, fiir eine Prioritdt des Euripides ausgesprochen und dies 16 Jahre spiter
ebenso dezidiert zuriickgenommen (1899): Er berief sich auf einen Aufsatz
von Hugo Steiger aus dem Jahr 1897, der bei Sophokles und bei Euripides eine
zunehmende Entfernung von der Version feststellt, die Aischylos vorgegeben
hatte. Als ich noch Student war und mich mit der Orestie und den Elektren das
erste Mal befasste, schien mir die Reihung, die der Miinchner Grézist Kurt von
Fritz 1962 im Anschluss an Steiger und Wilamowitz vorgeschlagen hatte,
durchaus einleuchtend zu sein. Auch er stellte fest, dass sich die wesentlichen
Komponenten des Dramas bei Sophokles und bei Euripides sukzessive immer
weiter von der aischyleischen Vorlage absetzen: Bei Sophokles liegt z.B. das
Grab des Agamemnon weit auflerhalb, wohingegen es sich bei Aischylos noch
fiir das Publikum sichtbar vor der Biihne befindet und in direktem Bezug zum
Palast steht. Agamemnons Grab siedelt Euripides dann zwar wie Sophokles
auch fernab vom Palast an; doch aufgesucht wird es in seinem Stiick nicht
mehr von einer der Tochter: Ist es bei Aischylos noch Elektra selbst, die dort
auf dem Grab eine Haarlocke und FuBlspuren entdeckt und beides mit Orest in
Verbindung bringt — was eine frithe Wiedererkennung der Geschwister zur
Folge hat —, so sucht bei Sophokles nicht mehr Elektra, sondern ihre Schwester



22 Peter Riemer

Chrysothemis das freilich nun weit auflerhalb gelegene Grab auf und findet
dort Spuren einer frischen Spende, was auch sie mit einer Anwesenheit des
Orest assoziiert; doch die sophokleische Elektra winkt ab, als Chrysothemis
ihre Vermutung &uflert; denn wie sie soeben erfahren musste, soll Orest bei
einem Wagenrennen den Tod gefunden haben. Bei Euripides schlieBlich
kommt ein alter Diener des Agamemnon zuféllig am Grab vorbei und entdeckt
dort Spuren einer frischen Spende; auch er denkt sofort an Orest und teilt seine
Beobachtung Elektra mit, die aber generell der Auffassung ist, die Locke oder
der FuBabdruck eines Erwachsenen konnen doch nicht ernsthaft als Beweis
dafiir genommen werden, dass er mit dem Kind von damals identisch sei. Erst
der Hinweis auf die Narbe iiber der Augenbraue, die Orest seit seiner Kindheit
kennzeichnet, kann Elektra iiberzeugen, dass ihr der eigene Bruder leibhaftig
gegeniibersteht. Elektra erkennt Orest bei Euripides unndtig spdt. Bei
Sophokles findet auch eine spiate Wiedererkennung der Geschwister statt, es
gehort dort aber zur grundsitzlichen Strategie, die der delphische Gott als
Handlungsmaxime ausgegeben hatte: Die Rache sollte eine Mission in hochs-
ter Geheimhaltung sein. Orest kann den Schmerz seiner Schwester, die um sei-
nen angeblichen Tod trauert, nicht ldnger ertragen und gibt sich zu erkennen.
Auf dem Bild sehen Sie, wie Elektra die Urne mit der angeblichen Asche ihres
Bruders in den Arm nimmt; Orest fungiert selbst als Uberbringer der sterbli-
chen Uberreste.

Jean Baptist J. Wicar (1762-1834), Elektra empfingt die Asche ihres Bruders
(1826/1827), Worcester Art Museum



Relative Chronologie 23

In den meisten Handbiichern und Lexika liest man, dass von den beiden jiin-
geren Dichtern Euripides als erster auf Aischylos reagiert habe, und zwar weil
bei ihm eben die angebliche Beweiskraft der Spuren auf dem Grab hart kriti-
siert wird. Ein Reflex dieser Art deute auf eine direkte Auseinandersetzung mit
Aischylos hin.

Dass Euripides die Choephoren kannte und sich mit ihnen auseinanderge-
setzt hat, als er seine Elektra schrieb, steht natiirlich auller Frage. Hat er aber
daneben auch die Elektra des Sophokles als Vorlage genutzt? Ich denke, ja.
Denn viele Merkmale seines Stiicks setzen die sophokleische Version voraus.
In beiden Elektren gehort ein Diener zu den dramatischen Personen und ist in
das Rachegeschehen eingebunden. Bei Aischylos kommt kein rachebezogener
Diener vor. D.h. einer der beiden jiingeren Dichter muss diese Figur als erster
in seine Biithnenfassung des Mythos eingefiihrt haben. In der sophokleischen
Tragddie ist es ein Orest beigesellter Padagoge, der ihn von Kindesbeinen an
begleitet hat und nun auch den Racheakt mit ihm zusammen bestreitet, bei
Euripides handelt es sich um den alten Erzieher Agamemnons, den man ledig-
lich darum bittet, Speisen herbeizubringen, weil zwei Fremde (Orest und sein
Freund Pylades) auf dem Landgut angekommen sind, wo Elektra in einer Art
Verbannung lebt, verheiratet mit einem nichtadligen Mann, einem Bauern. Das
will zuerst einmal nichts heilen. Doch es wére schon merkwiirdig, wenn eine
von Euripides erfundene, eher zufdllig ins Geschehen eintretende Person von
Sophokles iibernommen und zu einer zentralen Figur aufgewertet worden
wire. Das wire merkwiirdig, aber nicht ganz undenkbar. Ein bedeutenderes
Argument liefern dagegen die Umsténde, wie die Rache an Aigisth in beiden
Stiicken vollzogen wird. Der sophokleische Orest legt groen Wert darauf,
dass Aigisth genau an dem Ort seine Strafe zahlt, an dem er den Mord an
Agamemnon begangen hat, nimlich am Herd im Innern des Palastes. Dass
Aigisth sich erdreistet, als unrechtmiBiger Herrscher an ebendiesem Herd,
zudem noch in den Gewidndern Agamemnons, die iiblichen rituellen
Opferungen durchzufiihren, beklagt die sophokleische Elektra gleich zu
Beginn des Dramas, womit der von Aigisth begangenen Bluttat im Nachhinein
noch der Aspekt eines Religionsfrevels zukommt. Deshalb fiihrt Orest den
Morder in der letzten Szene ab, um die Rache an ihm ebendort, am Herd, am
Hausaltar ndmlich, zu vollziehen. Wo tétet Orest ihn bei Aischylos? Das kon-
nen wir nicht prédzise sagen, aber der aischyleische Orest spricht in der
Vorbereitung des Racheakts von einer geplanten Tétung im Thronsaal. Das
stimmt mit den traditionellen Darstellungen auf antiken Vasen iiberein. Wir
diirfen daher annehmen, dass die Verlegung von Tat und Sithnung derselben an
den Hausaltar, eine sophokleische Neuerung war.

Euripides fand diese signifikante Zuspitzung des Rachekomplexes bei
Sophokles vor und baute sie auch in seine Elektra in ein, allerdings um den



24 Peter Riemer

damit verbundenen Frevelaspekt neu zu bewerten. In der euripideischen
Version erscheint Orest nicht als der Récher eines Religionsfrevels, sondern als
jemand, der selbst einen Religionsfrevel begeht.

In den Choephoren und in der sophokleischen Elektra werden Aigisths Tod
und die Umsténde seines Todes iliberhaupt nicht ndher beschrieben; in der euri-
pideischen Version gibt es dagegen einen groflen Botenbericht, in welchem
alles detailliert dargelegt wird. Orest sucht Aigisth in einem auf dem Lande
gelegenen Palast auf, d.h. nicht in Argos, wo der Mord stattfand, sondern
aullerhalb, wo Aigisth gerade eine Opferfeier ausrichtet. Orest wird freundlich
von ihm begriift und eingeladen, an der Feier teilzunehmen. Die Charakterie-
rung Aigisths widerspricht hier allem, was Aischylos oder Sophokles in seine
Rolle hineingelegt haben. Keine seiner AuBerungen wirkt unsympathisch.
Seine Freundlichkeit und sein Entgegenkommen finden sogar ihren besonde-
ren Ausdruck in der Tatsache, dass er als Gastgeber seinem Gast das Messer
iberldsst, um das Opfer, einen Stier, zu zerlegen. Wahrend Aigisth die Ein-
geweide beschaut und dabei ungute Vorahnungen hat, ergreift Orest die
Gelegenheit und zertriimmert mit einem Beil, das ihm genauso bereitwillig
ausgehdndigt worden war, den Riicken seines Gastgebers. In Ermangelung
einer diesbeziiglichen Vasendarstellung oder eines modernen Bildwerks sei
hier die Ermordung des Priamos an seinem Hausaltar gezeigt. Neptolemos
totet den wehrlosen Alten im trojanischen Kdnigspalast.

Heimtiicke und ein unverkennbar frevelhaftes Verhalten kennzeichnen
Orests Rachemord, wie er im euripideischen Kontext geschildert wird. So ent-
wickelt sich die Rache Orests selbst zu einer Freveltat, weil er den Morder sei-
nes Vaters an einem sakralen Ort, an Aigisths Altar tdtet und — nicht minder
verwerflich — diesen Mordanschlag sogar hinterriicks vollzieht. Das Herd-
bzw. Altarmotiv brandmarkt bei Sophokles den Moérder Aigisth, bei Euripides
den Récher Orest.

Was ist gewonnen, wenn wir die beiden Tragddien endlich chronologisch
eingeordnet haben? Viel. Denn wir sehen jetzt, wie Euripides in der Manier
eines rationalen Aufklérers nicht nur Kritik an Aischylos iibt, sondern auch an
Sophokles und iiberhaupt am Mythos von der Rache des Orest. Ich kann hier
nicht auf alles eingehen. Es gibt noch eine Reihe anderer Aspekte, die dafiir
sprechen, dass sich die Elektra des Euripides auf das gleichnamige Stiick des
Sophokles bezieht und dass in dieser Bezugnahme das klassische Heldenbild
demontiert wird. Euripides kritisiert Orests Tat als solche. Der Rachemord ver-
liert bei ihm jeden Anschein eines glorreichen Handelns. Dasselbe wiederholt
sich bei der Ermordung Klytaimestras am Ende des Stiicks. Elektra lockt ihre
Mutter zu sich aufs Land unter der Vorspiegelung, sie habe ithrem Mann, dem
einfachen Bauern, ein Kind geboren; zu diesem Zweck war sie ja mit ihm ver-




Relative Chronologie 25

heiratet worden, dass aus der Ehe unadlige Kinder hervorgingen; Elektra 14sst
bei der Planung dieser Rache an ihrer Mutter dem aufgestauten Hass freien
Lauf. Orest duflert zwar noch Skrupel; doch am Ende totet er seine Mutter mit
seiner Schwester zusammen auf unwiirdige Weise. Damit wird der Mord, den
Klytaimestra und Aigisth begangen haben, keineswegs aufgewertet oder ver-
harmlost. Euripides zeigt aber anhand des Orestmythos auf, dass die
Handlungen eines Menschen, auch die scheinbar guten eines Réachers fiir ein
begangenes Unrecht, im Mythos und in der Realitit durchaus fragwiirdig sind.
Vor der Folie des Orestmythos werden die Schattenseiten menschlicher
Existenz aufgezeigt. Ehrlich gesagt, hat Euripides hier auch dem Orestmythos
als solchem einen Todessto3 versetzt. Nach der euripideischen Elektra lie3
sich der Mythos nicht mehr in einer traditionellen Weise erzihlen; mit seinem
Orestes, einer datierten Tragodie aus dem Jahr 408 v.Chr. und seiner Iphigenie
in Aulis, die nach dem Tod des Dichters im Jahre 405 v.Chr. aufgefiihrt wurde,
hat Euripides noch zweimal mit dem Orestmythos abgerechnet und ihn ent-
wertet. Es spricht einiges dafiir, dass Euripides hier wie in anderen Stiicken
Stellung bezieht zu den Graueln des Peloponnesischen Kriegs, der wohl zum
Zeitpunkt der Auffithrung seiner Elektra — vielleicht um das Jahr 415 v.Chr. —
schon weit mehr als 10 Jahre andauerte. Angesichts des gegenwirtigen Krieges
in der Ukraine hat die Skepsis eines Euripides, was angeblich gut begriindete
Gewalttaten betrifft, nichts von ihrer einstigen Aktualitdt verloren.

Zielt der traditionelle Mythos, wie ihn Aischylos und Sophokles erzéhlen,
auf die Tragik des Menschen, Ubermenschliches zu leisten, sogar die eigene
Mutter zu tdten, weil der Gott Apollon und die Pflicht zur Blutrache es ver-
langen, so ist der Mensch bei Euripides nur sich selbst verpflichtet. In seiner
Elektra verlangt kein Gott von Agamemnons Sohn, Rache zu nehmen; einen
eigentlichen Racheplan hatten weder Orest noch seine Schwester, sie agieren
zuletzt auf der Basis von Ratschligen, die ihnen der alte Diener des
Agamemnon gibt, der — wie gesagt — eher zufillig auftritt. Der Mensch kann
in den Tragddien des Euripides selbsténdig schalten und walten, ganz so, wie
er es will und wie der Zufall es ermdglicht; doch selten kommt etwas Gutes
dabei heraus.

Dies zu zwei Beispielen aus der Werkstatt eines Klassischen Philologen.
Sie sollten zeigen, dass es sich immer lohnt, Texte griindlich zu lesen, und dass
mit dem Ringen um die relative Chronologie zweier Werke fiir die Wert-
schitzung des einzelnen Werks viel gewonnen ist.



26
Vita

1955 geboren in Rheydt (Monchengladbach)

1979-1984 Studium der Facher Griechisch, Latein und Philosophie an der
Universitdt zu Koln, gefordert durch die Studienstiftung des deutschen
Volkes

1985-1987 Lehrer an der Rudolf-Steiner-Schule, Diisseldorf

1987-1995 Wissenschaftlicher Mitarbeiter und Assistent am Institut fiir
Altertumskunde der Universitdt zu Ko6ln (Lehrstuhl Prof. Zintzen)

1988 Promotion mit einer Arbeit zu Euripides’ ,,Alkestis*

1993 Habilitation mit einer Untersuchung zur ,,R6mischen Komddie* (Das
Spiel im Spiel. Studien zum Plautinischen Agon in ,, Trinummus* und
,,Rudens®)

1995 Nach einer grézistischen Lehrstuhlvertretung in Rostock (1993/94)
Berufung auf eine Professur fiir Klassische Philologie an der Universitét
Potsdam

1998-2000 Dekan der Philosophischen Fakultét I an der Universitit Potsdam
seit 2000 Mitglied der ,,Akademie gemeinniitziger Wissenschaften zu Erfurt®
seit 2000 Professor fiir Klassische Philologie an der Universitit des Saarlandes
2002-2010 Studiendekan der Philosophischen Fakultét I

2010-2014 Dekan der Philosophischen Fakultat I

2010-2014 Mitglied des Senats der Universitét des Saarlandes

2014-2018 Prodekan der Philosophischen Fakultit I bzw. der Fakultdt P
2011-2013 Vorsitzender des Deutschen Altphilologenverbandes im Saarland

2012-2017 Vorstandsvorsitzender des Studentenwerks der Universitit des
Saarlandes

2017-2019 Stellvertretender Vorsitzender im Bundesvorstand des Deutschen
Altphilologenverbandes

Forschungsschwerpunkte

Antikes Drama, insbesondere Griechische Tragddie und Romische Komaodie
Epos, insbesondere Vergil
Rhetorik

Lateinische Literatur der Renaissance



27
Buchpublikationen

— P. Riemer / C. Zintzen: Marsilio Ficino, In Plotinum — Plotinkommentar.
Hrsg., eingel. u. iibers. von Peter Riemer und Clemens Zintzen, 3 Bde.
(Studien und Materialien zur Geschichte der Philosophie 98.1, 98.2, 98.3),
Hildesheim 2020

— P. Riemer / M. Weillenberger / B. Zimmermann: Einfithrung in das Studium
der Grizistik, Miinchen 22017 (2000)

— Marsilio Ficino, Index rerum; ILLR 3.2, bearbeitet von C. Kugelmeier, P.
Riemer, C. Zintzen, Hildesheim 2014

— P. Riemer / M. Weillenberger / B. Zimmermann: Einfithrung in das Studium
der Latinistik, Miinchen 32013 (1998)

— Marsilio Ficino, Index nominum et index geographicus (ILLR 3.1), bear-
beitet von D. Gall, P. Riemer, U. Rombach, R. Simons, C. Zintzen,
Hildesheim 2003

— Cristoforo Landino, Index (ILLR 2), bearbeitet von U. Ecker, D. Gall, P.
Riemer, C. Zintzen, Hildesheim 1998

— Das Spiel im Spiel. Studien zum plautinischen Agon in Trinummus und
Rudens (Beitriage zur Altertumskunde 75), Stuttgart 1996

— Coluccio Salutati, Index (ILLR 1), bearbeitet von U. Ecker, P. Riemer, C.
Zintzen, Tilibingen 1992

— Sophokles, Antigone - Gotterwille und menschliche Freiheit (Abhandlung
der Akademie Mainz, Geistes- und Sozialwissenschaftliche Klasse 1991,
Nr. 12), Stuttgart 1991

— Die Alkestis des Euripides, Untersuchungen zur tragischen Form (Beitrdge
zur Klassischen Philologie 195), Frankfurt 1989

Herausgegebene Schriften

— P. Riemer/ S. Singh (Hgg.): Homer und Homer-Rezeption, Hannover 2023

— Chr. Kugelmeier / P. Riemer (Hgg.): Von der Erzdhlung zum dramatischen
Spiel. Wandlungen von Sprache und Gattung von Vergil bis in die Moderne
(Dramatische Antike 2), Saarbriicken 2020

— A. Krabbe / P. Riemer (Hgg.): Homer, AU 3+4/2020

— N. Gutenberg / M. Herberger / P. Riemer (Hgg.): Aristoteles -
Schopenhauer - Erdmann. Basistexte zur Eristik (Rhetorik in Europa
3), Berlin 2020



28

— N. Gutenberg / P. Riemer (Hgg.): Detailstudien zur Fakten- und
Theoriegeschichte der europdischen Rhetorik (Rhetorik in Europa 2),
Berlin 2018

— P. Riemer (Hg.): Satirisches und Satire, AU 2/2017
— P. Riemer / M. Tauffenbach (Hgg.): Flucht, AU 4+5/2016

— P. Riemer / B. Zimmermann (Hgg.): Der Chor im antiken und modernen
Drama (DRAMA 7), Freiburg 22016 (Stuttgart 1999)

— N. Gutenberg / M. Herberger / P. Riemer (Hgg.): Aristoteles, Die sophisti-
schen Widerlegungen - A. Schopenhauer, Eristische Dialektik - K.O.
Erdmann, Die Kunst, Recht zu behalten (SzR 2), Saarbriicken 2014

— E. Schirok / P. Riemer (Hgg.): Seneca, AU 4+5/2012
— P. Riemer (Hg.): Tragodie, AU 6/2010
— P. Riemer (HG.): Plautus und Terenz, AU 1/2010

— M. Herberger / P. Riemer / St. Weth (Hgg.): J. P. Bauer, Worterbuch der
heutigen Rechts- und Politiksprache (Lexicon terminorum iuridicorum et
politicorum nostrae aetatis), Deutsch-Latein, Saarbriicken 2008

— P. Riemer (Hg.): Vergil: Rezeption, AU 2/2007
— P. Riemer (Hg.): Vergil, AU 2+3/2006
— U. Riemer / P. Riemer (Hgg.): Xenophobie - Philoxenie. Vom Umgang mit

Fremden in der Antike (Potsdamer Altertumswissenschaftliche Beitrage 7),
Stuttgart 2005

— D. Holtmann / P. Riemer (Hgg.): Europa: Einheit und Vielfalt. Eine inter-
disziplindre Betrachtung, Miinster 2001

— D. Gall / P. Riemer (Hgg.), C. Zintzen: Athen - Rom - Florenz.
Ausgewihlte kleine Schriften, Hildesheim 2000

Mitherausgeber

von 1998 bis 2021: Reihe ,,Potsdamer Altertumswissenschaftliche Beitrdge*
(PAWB); im Steiner Verlag

von 2005-2019: Zeitschrift ,,Der Altsprachliche Unterricht“ (AU); im
Friedrich Verlag (in Verbindung mit dem Klett-Verlag)

Reihe ,,Saarbriicker Schriften zur Rhetorik* (SzR); im Verlag Alma Mater

Reihe ,,Rhetorik in Europa‘“; im Verlag Frank & Timme
Reihe ,,Dramatische Antike; im Verlag Alma Mater



29
Aufsatze und Artikel

— De commentariis a Marsilio Ficino Florentino in Plotinum compositis, Vox
Latina 59 (2023) 152-164

— Menschenbilder in Homers Ilias und Odyssee, in: P. Riemer / S. Singh
(Hgg.): Homer und Homer-Rezeption, Hannover 2023, 11-27

— Antigones umstrittenes Enthymem (Soph. Ant. 904-912) bei Aristoteles
und Goethe, in: G. Schega / R. Forster (Hgg.), Denken und Reden. Rhetorik
im Féacher-Dialog, Berlin 2021, 117-128

— Gerichtsrhetorik in der griechisch-romischen Antike, in: T. Chiusi / A.
Rennig (Hgg.), Europaforschung interdisziplinir. Beitrdge zur 1. und 2.
»EBuropa-Ringvorlesung* des Europa-Kollegs CEUS der Universitit des
Saarlandes, Saarbriicken 2020, 55-62

— Die romische Komddie im Mittelalter und in der Frithen Neuzeit. Hrotsvith
von Gandersheim und Niccold Machiavelli, in: Chr. Vogel / Christina Abel
u.a., Frankenreich — Testamente — Landesgeschichte, FS fiir Brigitte Kasten
(Veroftentlichungen der Kommission fiir Saarldndische Landesgeschichte
53), Saarbriicken 2020, 279-288

— Odysseus’ Riickkehr und Aeneas’ Suche. Flucht und Schutzsuche im
Mythos und in der antiken Realitdt, in: P. Oster / Chr. Vatter (Hgg.),
Fluchtraum Europa. Interdisziplindre Perspektiven (Denkart Europa 31),
Baden-Baden 2020, 191-203

— Vom Epos zur Tragddie: Dido und Aeneas, in: Chr. Kugelmeier / P. Riemer
(Hgg.), Von der Erzdhlung zum dramatischen Spiel. Wandlungen von
Sprache und Gattung von Vergil bis in die Moderne (Dramatische Antike
2), Saarbriicken 2020, 67-77

— Menschenbild und Menschlichkeit in den homerischen Epen, AU
3+4/2020, 2-10

— Was essen und trinken wir? Kommentierte Meniis bei Horaz und Petron;
in: E. Faber / T. Klir (Hgg.), Zwischen Hunger und Uberfluss. Antike
Diskurse tiber die Erndhrung (PAWB 71), Stuttgart 2020, 172-182

— Zur Geschichte der Rhetorik in der griechisch-romischen Antike, in: N.
Gutenberg / P. Riemer (Hgg.): Detailstudien zur Fakten- und
Theoriegeschichte der européischen Rhetorik, Berlin 2018, 13-41

— Die dramaturgische Funktion der Trdume in den Orest-Tragddien. Von
Aischylos’ ,,Orestie” bis zur ,,Taurischen Iphigenie” des Euripides, in: P.
Oster / J. Reinstiddler (Hgg.), Traumwelten. Interferenzen zwischen Text,



30

Musik, Film und Wissenschaft, Paderborn 2017, 177-194
— Satire: Kritische Tone in kritischer Zeit; AU 2/2017, 2-7

— Friedenshoffnung und Biirgerkrieg in Vergils Aeneis; in: M. Leber / S.
Singh (Hgg.), Erkundungen zwischen Krieg und Frieden, Saarbriicken
2017, 9-22

— Wahre Fiktion - Fiktive Wahrheit? Die Reden in der antiken
Historiographie; in: E. Faber u. a., Entre los mundos: Homenaje Pedro

Barcelo / Zwischen den Welten. Festschrift fiir Pedro Barcelo, Besangon
2017, 539-555

— Die griechische Komddie in Rom. Die romische Komddie in Europa; in:
M. Frings / S. Paffenholz / K. Sundermann (Hgg.), Vernetzter
Sprachunterricht, Die Schulfremdsprachen Englisch, Franzdsisch,
Griechisch, Italienisch, Latein, Russisch und Spanisch im Dialog, Stuttgart
2017, 129-144

— Fliichtlingsschicksale in der Antike - Mythos und Realitdt; AU 4+5/2016,
4-9

— Orest und Orestie bei Euripides. Zur Chronologie der Elektra-Dramen,
LOGEION 4 2014, 175-192

— Das Herrscherlob in der griechisch-romischen Antike; in: N.P. Franz (Hg.),
Das literarische Lob. Formen und Funktionen, Typen und Traditionen
panegyrischer Texte, Berlin 2014, 19-30

— Ciceros Kampf fiir die ,,Freie Romische Republik*; in: W. Behringer (Hg.),
Krise und Aufbruch in der Geschichte Europas (Geschichte & Kultur.
Saarbriicker Reihe 3), Trier 2013, 35-44

— Die Vesuvkatastrophe 79 n. Chr. im Lichte der antiken Literatur; in: C.
Reinsberg / F. Meynersen (Hgg.), Jenseits von Pompeji. Faszination und
Rezeption, Mainz 2013, 16-22

— Homers ‘Ilias’ und ‘Odyssee’; in: R. Bogner / M. Leber (Hgg.), Klassiker.
Neu-Lektiiren, Saarbriicken 2013, 9-24

— Philosoph auf Abwegen? Senecas literarisches Verwirrspiel und eine neue
Tragddienkonzeption; AU 4+5/2012 - 2012, 18-28

— Die attische Tragodie; in: R. Bogner / M. Leber (Hgg.), Tragddie. Die blei-

bende Herausforderung (Saarbriicker literaturwissenschaftliche
Ringvorlesungen 1) - Saarbriicken 2011, 9-22

— Euripides, Alkestis. Ein Mérchen in der Wirklichkeit; in: D. Brandenburg /
M. Hochreiter, 2011 (Hgg.), Gluck auf dem Theater (Gluck-Studien, Bd.
6), Kassel 2011, 29-36



31

— Gotter und Menschen im Konflikt. Die griechische Tragddie ; AU 6/2010,
4-13
— Plautus und Terenz; AU 1/2010 - 2010, 4-11

— Aktualisiertes Erinnern: Zur Miindlichkeit antiker Texte; in: Eva Dewes /
Sandra Duhem (Hgg.), So nah - so fern. Kulturelles Gedachtnis und inter-
kulturelle Rezeption im europdischen Kontext (VICE VERSA. Deutsch-
franzosische Kulturstudien 1), Berlin 2008, 217-225

— Nichts gewaltiger als der Mensch? Zu Sophokles’ Kritik an der zeitgenos-
sischen Kulturentstehungslehre; Gymnasium 114 (2007) 305-315

— Die euripideische Alkestis. Ein Méarchenstoff im tragischen Gewand; in:
Beatrix Borchard / Claudia Maurer-Zenck (Hgg.), Alkestis: Opfertod und
Wiederkehr (Hamburger Jahrbuch fiir Musikwissenschaft 22), Frankfurt
2007, 23-32

— Vergil. Dichter zwischen Mythos und Zeitgeschichte; AU 2+3/20006, 4-11

— Aeneas als tragischer Held. Aischyleisches bei Vergil (Akademie gemein-
niitziger Wissenschaften zu Erfurt, Geisteswissenschaftliche Klasse,
Sitzungsberichte 5), Erfurt 2006, 119-138

— Der Tod des Onkels (Plinius 6,16). Apologie und Katastrophenbericht; Der
Altsprachliche Unterricht (2+3/2005) - 2005, 100-103

— Erfolg ist alles. Was Joschka Fischer und Demosthenes verbindet; Der
Altsprachliche Unterricht (2+3/2005) - 2005, 4-11

— Fremd im eigenen Land. Das Motiv der Heimkehr in Vergils ,,Aeneis*; in:
U. Riemer / P. Riemer (Hgg.), Xenophobie - Philoxenie. Vom Umgang mit
Fremden in der Antike (Potsdamer Altertumswissenschaftliche Beitrage 7),
Stuttgart 2005, 189-205

— Das cistella-Spiel der Cistellaria: Menander oder Plautus?; in: R. F.
Hartkamp / F. Hurka (Hgg.), Studien zu Plautus’ Cistellaria (Reihe
ScriptOralia 128), Tiibingen 2004, 107-116

— Dauer im Wandel. Zur Notwendigkeit der Alten Sprachen; Scrinium. Alte
Sprachen in Rheinland-Pfalz und im Saarland 49 (2004) 6-14

— Coriolan bei Plutarch und Shakespeare. Ein mythischer Charakter und
seine Geschichte; in: P. Tepe u. a., Mythen in der Kunst (Mythos No. 1),
Wiirzburg 2004, 218-237

— Der Bildungsgedanke in der griechisch-romischen Antike; in: K. M.
Girardet (Hg.), ,,Bildung. Ziele - Wege — Probleme* (Annales universitatis
Saraviensis 22), St. Ingbert 2004, 47-62



32

— Der sophokleische Odipus im Spiegel von Pasolinis ,,Edipo re*; in: U.
Eigler (Hg.), Bewegte Antike. Antike Themen im modernen Film, Stuttgart
2002, 80-87

— Die ,,ewige Deianeira“; A. Bagordo / B. Zimmermann (Hgg.), Bakchylides
- 100 Jahre nach seiner Wiederentdeckung (ZETEMATA 106), Miinchen
2000, 169-182

— Spielarten gottlicher Macht in Sophokles’ ,,Oidipus tyrannos® und in
Euripides’ ,,Bakchen®; in: K. Grozinger / J. Riipke (Hgg.), ,,Literatur als
religioses Handeln?*, Berlin 1999, 19-35

— Artikel ,,Klassizismus*; Der Neue Pauly, Bd. 6, Stuttgart 1999, 493-496

— Chor und Handlung bei Sophokles; in: P. Riemer / B. Zimmermann (Hgg.),
Der Chor im antiken und modernen Drama (DRAMA 7), Stuttgart 1999,
89-111

— Zur Bedeutung der ,,Frauengemeinschaft®. War Platon ein Feminist?; in: J.
Holzhausen (Hg.), Psyche - Seecle - anima, Festschrift fiir Karin Alt,
Stuttgart 1998, 73-88

— Nambhaftigkeit und Pseudonymie: Grenzen homerischer Gastfreundschaft;
Prometheus 24 (1998) 1-18

— Zur dramaturgischen Konzeption von Senecas ,,Agamemnon‘; in: B.
Zimmermann (Hg.), Griechisch-romische Komddie und Tragodie II
(DRAMA 5), Stuttgart 1997, 135-151

— Cum Latinis Graeca coniunge; Artikel in der ,,Deutschen Tagespost™
(Sonderbeilage zum Thema ,Latein - auch heute noch®), Wiirzburg v.
23.12.1993, Wiirzburg 1993

— Plautus, Trinummus 48-67; Prometheus 18 (1992) 49-57
Rezensionen

— Vanessa Zetzmann: Tragische Rhetorik. Darstellungsweise und dramati-
sche Funktionen scheiternder Reden in der attischen Tragdodie, Gottingen
2021; Anzeiger fiir die Altertumswissenschaft 74 (2021) 111-116

— B. Reitze: Der Chor in den Tragddien des Sophokles. Person, Reflexion,
Dramaturgie, Tiibingen 2017; Anzeiger fiir die Altertumswissenschaft 73
(2020) 155-159

— E. Hollmann: Die plautinischen Prologe und ihre Funktion. Zur
Konstruktion von Spannung und Komik in den Komddien des Plautus,
Berlin/Boston 2016; Anzeiger fiir die Altertumswissenschaft 69 (2016)
200-204



33

— U. Reinhardt: Arachne und die Liebschaften der Gotter. Eine
Mythennovelle aus Ovids Metamorphoses mit ihrer literarischen und bild-
lichen Rezeption bis zur Gegenwart. Freiburg 2014; Gymnasium 123
(2016) 520-523

— U. Reinhardt: Mythen - Sagen - Mérchen, Freiburg 2012; Gymnasium 121
(2014) 422-424

— F. Stiirner: Monologe bei Plautus. Ein Beitrag zur Dramaturgie der helle-
nistisch-romischen Komdodie, Stuttgart 2011; Anzeiger fiir die
Altertumswissenschaft 67 (2014) 235-238

— U. Reinhardt, Der antike Mythos. Ein systematisches Handbuch;
Gymnasium 120 (2013) 199-201

— Jacques Jouanna: Sophocle, Paris 2007; Gymnasium 117 (2010) 158f.

— Sabine Follinger, Meister der griechischen Tragddie, Miinchen, 2009; AU
6/2010, 64f.

— M. Hose, Euripides. Der Dichter der Leidenschaften, Miinchen 2008; AU
3+4/2008, 109f.

— L. P. E. Parker, Euripides. Alcestis. Edited with Introduction and
Commentary, Oxford, 2007; Bryn Mawr Classical Review 2008.10.12, 2008

— J. Christes / R. Klein / Ch. Liith (Hgg.): Handbuch der Erziehung und
Bildung in der Antike. Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft
2006; EWR 6 (2007), Nr. 6 (Veroffentlicht am 05.12.2007), 2007

— B. Seidensticker u. M. Vohler (Hgg.): Mythen in nachmythischer Zeit. Die
Antike in der deutschsprachigen Literatur der Gegenwart, Berlin 2002; in:
P. Tepe u.a., Politische Mythen (Mythos No. 2), Wiirzburg 2006, 341-343

— Christine Mundt-Espin (Hg.): Blick auf Orpheus. 2500 Jahre européischer
Rezeptionsgeschichte eines antiken Mythos, Tiibingen 2003; in: P. Tepe
u.a., Politische Mythen (Mythos No. 2), Wiirzburg 2006, 340-341

— VERGILI AENEIDOS LIBRUM 1V canit Valahfridus, receptio sonigera
die decimo mensis Aprilis anno MM facta, eadem in programma ,,wired for
books* inserta; Vox Latina 40 (2004) 145-146

— L. Liitkehaus (Hg.): ,,Mythos Medea®, Leipzig 2001; in: P. Tepe u.a.,
Mythen in der Kunst (Mythos No. 1), Wiirzburg 2004, 306-307

— Caelestis Eichenseer: Latinitas viva, Libellus textualis phonocasetae septi-
mae ,,Dialogorum de rebus recentioribus® (Editio secunda), Saarbriicken
2004; Forum Classicum 4 (2004) 314f.

— D. Hertel, ,,Troia. Archdologie, Geschichte, Mythos*, Miinchen 2001; M.
Siebler, ,,Troia. Mythos und Wirklichkeit®, Stuttgart 2001; M. Fligge,



34

,Heinrich Schliemanns Weg nach Troia. Die Geschichte eines
Mythomanen®, Miinchen 2001; Mythologica 8. Diisseldorfer Jahrbuch fiir
interdisziplindre Mythosforschung, Essen 2002, 259-262

— Th. Halter, ,,Konig Oedipus. Von Sophokles zu Cocteau®, Stuttgart 1998;
Bryn Mawr Classical Review 99.11.22, 1999

— J. P. Schwindt, ,,Das Motiv der Tagesspanne - ein Beitrag zur Asthetik der
Zeitgestaltung im griechisch-romischen Drama®, Paderborn 1994;
Gnomon 69 (1997) 398-403

— D. J. Conacher, ,Euripides, Alcestis®, Warminster 1988; Gnomon 61
(1989) 621-24

YouTube

»Relative Chronologie* — Abschiedsvorlesung (5.5.2022):
https://youtu.be/HOh8ORLPL-Y

,» Vergils tragische Aeneis* — Kongressvortrag (DAV Wiirzburg, 14.4.2022):
https://www.youtube.com/watch?v=BqpXzKex-9Q&list=PLmIRNs-N
fGyk4HCuTeCytKoH6nH2uzB7&index=2&t=1412s

,»Odysseus™ — Kinderuni (30.1.2019):
https://www.youtube.com/watch?v=IYFP93maQw§



35

Bisher veroffentlichte Universitatsreden

1

Joseph Gantner, Lionardo da Vinci (1953)

Neue Serie

13

14
15
16
17

18

19

20

21
22

23

24

25

26

27

28

29

30

31

Johann Paul Bauer, Universitit und Gesellschaft (1981)

Ernst E. Boesch, Von der Handlungstheorie zur Kulturpsychologie — Abschiedsvorlesung
von der Philosophischen Fakultit (1983)

Hermann Josef Haas, Medizin — eine naturwissenschaftliche Disziplin? (1983)
Werner Nachtigall, Biologische Grundlagenforschung (1983)
Kuno Lorenz, Philosophie — eine Wissenschaft? (1985)

Wilfried Fiedler, Die Verrechtlichung als Weg oder Irrweg der Européischen Integration
(1986)

Ernest Zahn, Die Niederldnder, die Deutschen — ihre Geschichte und ihre politische
Kultur (1986)

Axel Buchter, Perspektiven der Arbeitsmedizin zwischen Klinik, Technik und Umwelt
(1986)

Reden anlédBlich der Verleihung der Wiirde eines Ehrensenators an Herrn Ernst Haaf
und Herrn Dr. Wolfgang Kiihborth (1987)

Pierre Deyon, Le bilinguisme en Alsace (1987)

Jacques Mallet, Vers une Communauté Européenne de la Technologie

Rainer Hudemann, Sicherheitspolitik oder Volkerverstandigung? (1987)
Andrea Romano, Der lange Weg Italiens in die Demokratie und den Fortschritt
Rainer Hudemann, Von der Resistenza zur Rekonstruktion

Helene Harth, Deutsch-italienische Literaturbeziehungen (1987)

Alfred Herrhausen, Macht der Banken (1987)

Gerhard Schmidt-Henkel, ,,Die Wirkliche Welt ist in Wahrheit nur die Karikatur unserer
groen Romane* — iiber die Realitét literarischer Fiktion und die Fiktionalitét unserer
Realititswahrnehmungen (1995)

Heike Jung, Johann Paul Bauer, Problemkreis AIDS — seine juristischen Dimensionen
(1988)

Horst Albach, Praxisorientierte Unternehmenstheorie und theoriegeleitete Unter-
nehmenspraxis (1987)

Reden und Vortrige aus Anlass der Verleihung der Wiirde eines Doktors der
Philosophie ehrenhalber an Bischof Monsefior Leonidas E. Proafio (1988)

Jubildumssymposion zum 65. Geburtstag von Prof. Dr. Martin Schrenk und zum
15jahrigen Bestehen des Instituts fiir Klinische Psychotherapie (1988)

Hermann Krings, Universitidt im Wandel: ,,Man steigt nicht zweimal in denselben Fluf3*
(Heraklit) (1988)

Wolfgang J. Mommsen, Max Weber und die moderne Geschichtswissenschaft (1989)



36

32
33

34
35

36
37

38

39

40
41
4

43

44
45

46
47

48
49
50
51
52
53

54

55
56
57
58
59

Giinter Hotz, Algorithmen, Sprachen und Komplexitét (1990)

Michael Veith, Chemische Fragestellungen: Metallatome als Bausteine von Molekiilen
(1992)

Torsten Stein, Was wird aus Europa? (1992)

Jorg K. Hoensch, Auflosung — Zerfall — Biirgerkrieg: Die historischen Wurzeln des
neuen Nationalismus in Osteuropa (1993)

Christa Sauer/Johann Marte/Pierre Béhar, Osterreich, Deutschland und Europa (1994)

Reden aus Anlass der Verabschiedung von Altprasident Richard Johannes Meiser
(1994)

Karl Ferdinand Werner, Marc Bloch und die Anfange einer europdischen Geschichts-
forschung (1995)

Hartmann Schedels Weltchronik, Eine Ausstellung in der Universitéts- und Landes-
bibliothek Saarbriicken (1995)

Hans F. Zacher, Zur forschungspolitischen Situation am Ende des Jahres 1994 (1995)
Ehrenpromotion, Doctor philosophiae honoris causa, von Fred Oberhauser (1997)

Klaus Martin Girardet, Warum noch ‘Geschichte’ am Ende des 20. Jahrhunderts?
Antworten aus althistorischer Perspektive (1998)

Klaus Flink, Die Mar vom Ackerbiirger. Feld- und Waldwirtschaft im spétmittelalter-
lichen Alltag rheinischer Stidte (1998)

Ehrenpromotion, Doktor der Naturwissenschaften, von Henri Bouas-Laurent (1999)

Rosmarie Beier, Menschenbilder. Kérperbilder. Prometheus. Ausstellungen im kultur-
wissenschaftlichen Kontext (1999)

Erika Fischer-Lichte, Theater als Modell fiir eine performative Kultur (2000)

Klaus Martin Girardet, 50 Jahre ,,Alte Geschichte* an der Universitdt des Saarlandes
(2000)

Philosophie in Saarbriicken, Antrittsvorlesungen (2000)

Gedenkfeier fiir Universititsprofessor Dr. phil. Jérg K. Hoensch (2001)
Evangelische Theologie in Saarbriicken, Antrittsvorlesungen (2002)

Franz Irsigler, Was machte eine mittelalterliche Siedlung zur Stadt? (2003)
Ehrenpromotion, Doctor philosophiae honoris causa, von Giinther Patzig (2003)

Germanistik im interdisziplindren Gesprach. Reden und Vortridge beim Abschieds-
kolloquium fiir Karl Richter (2003)

Allem Abschied voran. Reden und Vortrige anlésslich der Feier des 65. Geburtstages
von Gerhard Sauder (2004)

Gedenkfeier fiir Universittsprofessor Dr. jur. Dr. h.c. mult. Alessandro Baratta (2004)
Gedenkfeier fiir Bischof Prof. Lic. theol. Dr. phil. Dr. h.c. mult. Gert Hummel (2004)
Akademische Gedenkfeier fiir Prof. Dr. Dr. h.c. mult. Jan Lichardus (2005)
Akademische Gedenkfeier fiir Prof. Dr. Richard van Diilmen (2005)

Klaus Martin Girardet, Das Neue Europa und seine Alte Geschichte (2005)



37

60 Psychologie der Kognition. Reden und Vortrage anldsslich der Emeritierung von Prof.
Dr. Werner H. Tack (2005)

61 Alberto Gil, Rhetorik und Demut, Ein Grundsatzpapier zum Rednerethos, Vortrag zur
Eroffnung des Workshops ,,Kommunikation und Menschenfithrung® im Starterzentrum
(2005)

62  Oft gescholten, doch nie zum Schweigen gebracht. Treffen zum Dienstende von Stefan
Hiifner (2006)

63 Theologische Perspektiven aus Saarbriicken, Antrittsvorlesungen (2006)

64  Germanistisches Kolloquium zum 80. Geburtstag von Gerhard Schmidt-Henkel (2006)
65 Akademische Gedenkfeier fiir Universitéitsprofessor Dr. Wilhelm Wegener (2006)

66 Akademische Gedenkfeier fiir Universitétsprofessor Dr. Jiirgen Domes (2006)

67 Gerhard Sauder, Gegen Aufklarung? (2007)

68 50 Jahre Augenheilkunde an der Universitit des Saarlandes 1955-2005 (2007)

69  Elmar Wadle, Urheberrecht zwischen Gestern und Morgen — Anmerkungen eines
Rechtshistorikers (2007)

70 Akademische Feier zum 80. Geburtstag von Rudolf Richter (2007)
71 Akademische Gedenkfeier fiir Universitédtsprofessor Dr. Bernhard Aubin (2007)
72  Akademische Feier zum 80. Geburtstag von Gerhard Liike (2007)

73 Dokumentationsziele und Aspekte der Bewertung in Hochschularchiven und Archiven
wissenschaftlicher Institutionen. Beitrdge zur Frihjahrstagung der Fachgruppe 8 —
Archivare an Hochschularchiven und Archiven wissenschaftlicher Institutionen — des
Verbandes deutscher Archivarinnen und Archivare (2007)

74 Gemeinsame anglistisch-germanistische Antrittsvorlesung von Ralf Bogner und
Joachim Frenk. Geschichtsklitterung oder Was ihr wollt. Fischart und Shakespeare
schreiben im frithneuzeitlichen Europa (2007)

75 Akademische Feier anldsslich des 65. Geburtstages von Wolfgang Haubrichs (2008)
76  Verleihung der Ehrendoktorwiirde an Prof. Dr. h.c. Peter Griinberg (2008)

77 Michael McCormick, Karl der Grofle und die Vulkane. Naturwissenschaften,
Klimageschichte und Frithmittelalterforschung (2008)

78  Gedenkfeier fiir Universitétsprofessor und Ehrensenator Dr. Giinther Jahr (2008)
79  Heike Jung, Das kriminalpolitische Manifest von Jean-Paul Marat (2009)

80 Quo vadis, Erzichungswissenschaft? Ansitze zur Uberwindung der Kluft zwischen
Theorie und Praxis. Podiumsdiskussion anldsslich der Emeritierung von Herrn
Universitits-Professor Dr. phil. Peter Strittmatter (2009)

81 1983-2008. 25 Jahre Partnerschaft Universitdt des Saarlandes — Staatliche Ivane-
lavachischvili-Universitét Tbilissi / Tiflis (Georgien) (2009)

Erschienen im Universitétsverlag des Saarlandes

82 Festakt anldsslich des 65. Geburtstages von Lutz Gotze mit seiner Abschiedsvorlesung
,,Von Humboldt lernen (2011)

83 Akademische Feier anldsslich des 65. Geburtstages von Manfred Schmeling (2011)



38

84

85

86

87

88

89

90

91

92

93

94

95

96

97

98

99

100

101

102

103

10 Jahre Historisch orientierte Kulturwissenschaften an der Universitét des Saarlandes
(2011)

Verleihung der Ehrendoktorwiirde der Philosophischen Fakultit I Geschichts- und
Kulturwissenschaften an Dieter R. Bauer, Leiter des Referats Geschichteder Akademie
der Didzese Rottenburg—Stuttgart (2008)

Verleihung der Ehrendoktorwiirde der Philosophischen Fakultat II Sprach-, Literatur-

und Kulturwissenschaften an Prof. Dr. Dr. h.c. mult. Gonthier-Louis Fink 9. Februar
2010

Akademische Gedenkfeier fiir Universitdtsprofessor Dr. Dr. h.c. mult. Giinter Wohe
7. Januar 2009

Gelehrte am Rande des Abgrunds: Uber Professoren in Literatur und Film Antritts-
vorlesung von Christiane Solte-Gresser Lehrstuhl fiir Allgemeine und Vergleichende
Literaturwissenschaft Fachrichtung 4.1. Germanistik am 31. Januar 2011

Griechen und Europa Die grofle Herausforderung der Freiheit im finften Jahrhundert
v. Chr. Europavortrag von Christian Meier am 20. Januar 2010

30 Jahre Partnerschaft St.-Kliment-Ochridski-Universitdt Sofia Universitdt des Saar-
landes. Beitrage zum Festakt in Saarbriicken 7. Dezember 2010

Akademische Feier zur Verabschiedung von Herrn Universitétsprofessor Herrn Dr.
Hartmut Bieg am 25. Januar 2010

Akademische Feier zum 80. Geburtstag von Herrn Universititsprofessor Dr. Dr. h.c.
Heinz Miiller-Dietz am 15. November 2011

Jubildumsfeier 60 Jahre Institut fiir Kunstgeschichte an der Universitét des Saarlandes
am 22. Juli 2011

Karsten Jedlitschka Singuldres Erbe. Die archivalischen Hinterlassenschaften der
Staatssicherheit 31. Januar 2012

Akademische Feier zum 80. Geburtstag von Herrn Universitétsprofessor Dr. Dr. h.c.
mult. Max Pfister am 27. April 2012

,,Martin von Tours — Krieger — Bischof — Heiliger* Kolloquium zum 50. Geburtstag von
Herrn Prof. Dr. theol. Joachim Conrad 12. November 2011

Verleihung der Ehrendoktorwiirde der Philosophischen Fakultét II Sprach-, Literatur-
und Kulturwissenschaften an Herrn Prof. Dr. Edgar Rosenberg am 11. Juli 2012
Akademische Gedenkfeier fiir Herrn Universitétsprofessor Dr. Christian Autexier am
14. Dezember 2012

Akademische Gedenkfeier fiir den Altrektor und Ehrensenator der Universitit des
Saarlandes Herrn Universitatsprofessor Dr. Gerhard Kielwein am 5. Juni 2013

Festakt zur 50-Jahr-Feier der Fachrichtung Evangelische Theologie an der Universitét
des Saarlandes am 22. Juni 2013

Akademische Feier zum 75. Geburtstag von Herrn Universititsprofessor Dr. Gerhard
Sauder

Eroffnung des Niederldndischen Jahres an der Universitét des Saarlandes am 23. Januar
2014

Akademische Feier zum 80. Geburtstag von Herrn Universitatsprofessor Dr. Woldemar
Gorler am 22. November 2013



39

104 Europavortrag des Historischen Instituts von Prof. Dr. Rudolf Schldgl ,,Alter Glaube

105

106

107

108

109
110
111

112

113

114

und moderne Welt. Zur Transformation des européischen Christentums 1750-1850% am
25. Januar 2012

Festveranstaltung zum Auftakt der Universititsgesellschaft des Saarlandes e.V. am 7.
Mai 2014

Akademische Gedenkfeier fiir Universitatsprofessor Dr. Karl Heinz Kiiting am 6.
Februar 2015

Verleihung der Ehrendoktorwiirde der Philosophischen Fakultit III Empirische Human-
wissenschaften der Universitdt des Saarlandes an Herrn Prof. Fergus 1. M.Craik, Ph.D
am 11. September 2013

,,Droit et littérature, un éclairage franco-allemand / Recht und Literatur — deutsch-fran-
zosische Streiflichter* Soirée in der Villa Europa am 28. Mai 2015
Impressionen zur Universitétspartnerschaft Saarbriicken Warschau
In memoriam Prof. Dr. Barbara Sandig (1939 —2013). Erinnerungen und Wiirdigungen

Frieden schaffen mit (oder trotz) Religion? Vortrag im Rahmen des Studientags der
Fachrichtung Evangelische Theologie an der Universitat des Saarlandes am Buf3- und
Bettag 16. November 2016

Geld im mittelalterlichen Denken. Bemerkungen zur monetiren Wende des spiten
Mittelalters. Antrittsvorlesung 14. Dezember 2016 von Privatdozent Dr. phil. Dr. jur.
Christian Vogel

»Ecclesia semper reformanda“ Ergebnisse der Reformationssynode der Evangelischen
Kirchenkreise an der Saar und der Fachrichtung Evangelische Theologie am 11. Mérz
2017 an der Universitit des Saarlandes

Der Islam und die Genese Europas — Zwischen Ideologie und Geschichtswissenschaft
Europavortrag des Historischen Instituts von Prof. Dr. Daniel Konig

115 ,,Die Definition des Vertrages im reformierten Code Civil* («La définition du contrat

116

117

118

119

120

121

dans le Code civil réformé»). Abschiedsvorlesung von Prof. Dr. Dr. h.c. Claude Witz
am 9. Juni 2017

Das Bundesverfassungsgericht und die bundesrepublikanische Zeitgeschichtsforschung
— eine rechtspolitische Erfolgsgeschichte und das Desinteresse des Faches Geschichte.
Antrittsvorlesung von Rainer Mohler am 4. Februar 2019

,Leben, Sterben und Revitalisierung von Sprachen” Abschiedsvorlesung von Roland
Marti am 28. Januar 2019

,»Carl Werner Miillers Blick auf die griechische Literatur Akademische Gedenkfeier
fiir Universititsprofessor Dr. Carl Werner Miiller am 6. Dezember 2019

Wissenschaftliches Kolloquium anlésslich des 80. Geburtstages von Prof. Dr. Kurt-
Ulrich Jaschke (Geschichte des Spatmittelalters) am 13. April 2018

Akademische Gedenkfeier zu Ehren von Herrn Professor Dr. med. Wolfgang Trautwein
am 16. Juni 2011

Akademische Gedenkfeier zu Ehren von Herrn Universititsprofessor Dr. Rolf
Hachmann am 28. November 2014



40

122

123
124

125

,Zum Inkrafttreten des neuen Zivilgesetzbuches in Deutschland am 1. Januar 2040 —
eine vorweggenommene BegriifungsanspracheAbschiedsvorlesung von Herrn
Universitéitsprofessor Dr.iur. Dr.rer.publ. Dr.iurh.c.mult. Michael Martinek am 28.
November 2019

20 Jahre Frankreichzentrum — 20 ans du Pole France am 30. November 2016

,,Johann Wolfgang Goethe: Samtliche Werke nach Epochen seines Schaffens Chancen
und Herausforderungen einer editorischen Alternative

,,Kritik und Verantwortung® 50 Jahre Institut fiir Katholische Theologie am 7. Novem-
ber 2019



ISBN: 978-3-86223-342-7



	126_f
	Rede-126_230906
	126_b

