


Peter Riemer





Prof. Dr. Peter Riemer

Relative Chronologie
Ein Forschungsfeld der Klassischen Philologie

Abschiedsvorlesung 5. Mai 2022



© 2023 universaar
Universitätsverlag des Saarlandes
Saarland University Press
Presses Universitaires de la Sarre

Postfach 151150, 66041 Saarbrücken

Herausgeber Der Universitätspräsident

Vertrieb Presse und Kommunikation
der Universität des Saarlandes
66123 Saarbrücken

ISBN 978-3-86223-342-7 gedruckte Ausgabe
ISBN 978-3-86223-343-4 Online-Ausgabe

Satztechnik: Julian Wichert
Fotos: Jörg Pütz (Umschlag), Privat (Portrait)
Druck: Universitätsdruckerei



Grußwort
Prof. Dr. Augustin Speyer
Dekan der Philosophischen Fakultät 7

Abschiedsvorlesung
Relative Chronologie. 
Ein Forschungsfeld der Klassischen Philologie 9

Vita und Publikationen 26

Bisher veröffentlichte Universitätsreden 35

Inhalt





Τίς γλαῦκ’ Ἀθήναζ’ ἤγαγεν; (Tís glaûk’ Athénaz’ égagen?) Wer trägt eine Eule
nach Athen? fragt Epops, der Wiedehopf, in Aristophanes’ Komödie Ornithes.
Genauso könnte man fragen – dabei das Versmaß zerstörend, aber was will
man machen –: Τίς Πέτρον ἐς γέφυρας τοῦ Σάαρ ἤγαγεν; (Tís Pétron es gephy-
ras tou Saar egagen?) An der hiesigen Universität sind Eulen ja ebenso allge-
genwärtig, insofern passt das Bild, und es passt auch, als dieses Zitat sich ja als
Sentenz festgesetzt hat, unnötigerweise etwas, z.B. Information, an einen Ort
zu bringen, an dem das jeweils zur Rede stehende Gut im Überfluss vorhanden
ist. 

Das ist eine etwas umständliche Art zu sagen: Peter Riemer muss man an
der Universität des Saarlandes eigentlich gar nicht vorstellen, denn er hat die
klassische Philologie, die Philosophische Fakultät und auch die Universität
geprägt wie sonst kaum jemand. Als Dekan der Philosophischen Fakultät (und
somit mittelbar sein Nachfolger in diesem Amt) konzentriere ich mich
zunächst auf diesen Aspekt seiner Tätigkeit. Er war in der Leitungsebene des
Dekanats der damaligen Philosophischen Fakultät I und ab 2016 der fusio-
nierten Fakultät P rekordverdächtige 16 Jahre tätig, von 2002 bis 2010 als
Studiendekan, von 2010 bis 2014 als Dekan und von 2014 bis 2018 als
Prodekan. In dieser Zeit hat er die Fakultät entscheidend geprägt, und wir heu-
tigen können auf diesem Erbe, auf diesem Fundament gut und stabil aufbauen.
Gerade die turbulente Zeit der Studienreformen in den 2000er Jahren war eine
Zeit, die von Studiendekanen einiges an einerseits Leidensfähigkeit, anderer-
seits Kreativität abverlangte, und es war ein Glücksfall, dass gerade Peter
Riemer in dieser Zeit als Studiendekan die entscheidenden Akzente setzen
konnte. Später, als Dekan, war seine Stimme zum immensen Vorteil der
Fakultät in der Universitätspolitik immer deutlich hörbar, und auch hier ver-
mochte er, sehr wichtige Akzente zu setzen. Auch außerhalb des Dekanats
engagierte er sich in der Hochschule, zum Beispiel als Vorstandsvorsitzender
des Studentenwerks im Saarland e.V. 

Aber Peter Riemer ist mindestens in gleichem Maße eine hochkreative
Forscherpersönlichkeit im Bereich der klassischen Philologie – und auch hier

7

Augustin Speyer

Grußwort 



insofern ein direkter Kollege von mir, da ich selbst klassische Philologie stu-
diert habe. In den Schwerpunkten seiner Forschung, dem antiken Drama, ins-
besondere der griechischen Tragödie und der römischen Komödie, dem anti-
ken Epos mit Schwerpunkt auf Vergil, der Rhetorik und auch dem sogenann-
ten Neulatein, also der lateinischen Literatur, die in der Zeit der Renaissance
entstand, vermochte er Außerordentliches zu leisten. Innerhalb der Fachwelt
sind seine Arbeiten höchstgeschätzt, und die beschränkte Zeit verbietet es, hier
näher ins Detail zu gehen. Genug zu sagen, dass häufig der Bezug zu gegen-
wärtigen Fragen und Rezeptionen ins Auge fällt und neue Sichtweisen gebiert
– der Europagedanke in einem Aufsatz des Titels Die griechische Tragödie in
Rom – die römische Komödie in Europa, moderner Film in einer Gegenüber -
stellung von Sophokles’ Ödipus und Pasolinis Edipo Re, Tagespolitik der
2000er Jahre und ihre rhetorische Ausformung in Erfolg ist alles – was
Demosthenes und Joschka Fischer verbindet, aber auch, zum Entstehungs -
datum 2016 aktuell und leider heute nicht minder: Flüchtlingsschicksale in der
Antike. 

Bemerkenswert und absolut nicht selbstverständlich ist, dass er die The -
men, die seine Forschung prägen, auch erfolgreich und publikumswirksam in
außeruniversitärem Rahmen zum Wirken bringt. Das Drama, die Gattung, die
mehr noch als andere Gattungen auf Dialog ausgerichtet ist, namentlich dem
Dialog zwischen Darsteller und Publikum, das antike Drama, das ebenso vom
Publikum lebt wie das Theater in anderen Sprachkreisen, hat er in mehreren
hochspannenden Theaterprojekten einem solchen nahegebracht, in Saar -
brücken in Zusammenarbeit mit dem Saarländische Staatstheater in Gestalt
von Senecas Phaedra und einer dramatischen Adaptation Dido und Aeneas,
basierend auf Vergils Aeneis. 

Heute hält Peter Riemer seine Abschiedsvorlesung. Dass dies kein
Abschied von dem ihn faszinierenden und durch ihn faszinierend gemachten
Fach der klassischen Philologie ist, dürfte jedem klar sein und jeden glücklich
stimmen auf das Werk, das noch kommt. 

8 Augustin Speyer



Spectabilis, meine Damen und Herren!

Was treibt ein Klassischer Philologe so den lieben langen Tag? Ich weiß nicht,
ob Sie sich diese Frage je gestellt haben. Viele überlegen da gar nicht. Als
meine erste Frau mich ihren Eltern vorstellen wollte, da sagte mein angehen-
der Schwiegervater, als er hörte, dass ich ein Klassischer Philologe sei, also
einer, der sich mit Latein und Griechisch beschäftigt: „Ach so, der Herr ist ein
Vokabelkratzer.“ – Das ist eine Schublade, die natürlich nicht das ganze
Spektrum der Klassischen Philologie umfasst. Aber Vokabeln gehören dazu.
Ohne sie geht es nicht. Mein Schwiegervater hat bald eingesehen – es war ja
wohl ohnehin nicht ganz ernst gemeint –, dass man einen Klassischen Philologen
nicht auf das Vokabular und die Grammatik der Alten Sprachen reduzieren kann,
sondern dass ein solcher Mensch vor allem Wissenschaftler ist.

Was ist nun aber das Arbeitsfeld eines wissenschaftlich tätigen Alt philo -
logen? Muss er die überlieferten Texte der antiken Autoren noch aus den
Handschriften heben und neu edieren? Ja, auch das ist nach wie vor eine
Aufgabe, die gelegentlich ansteht. Die Kernerarbeit auf diesem Feld haben
freilich schon viele kluge Köpfe im 19. und 20. Jh. geleistet; vor gut 200
Jahren hat es die ersten kritischen Textausgaben gegeben. Heute wird mit die-
sen inzwischen mehrfach revidierten Editionen gearbeitet; in unserer Zeit geht
es vorrangig um Interpretation und Bewertung der einzelnen Werke, nicht
mehr so sehr um das Sortieren verschiedener Lesarten in den Handschriften. In
den textkritischen Ausgaben etwa der Oxforder Bibliothek oder der
Teubneriana ist die handschriftliche Überlieferung so deutlich markiert, dass
man im Einzelfall selbst eine Revision vornehmen kann. Meine im Studium
verwendete Horazausgabe ist z.B. die von Shackleton Bailey, die wahrhaftig
nicht den besten Text bietet; ich verwende sie immer noch – vollgekritzelt mit
Änderungen auf fast jeder Seite. Die beste Ausgabe, das ist die von Klingner,
besitze ich auch und vier oder fünf weitere Horazeditionen. Aber im Grunde
genügt eine moderne Textausgabe. Man muss sie immer kritisch lesen und den
Text hinterfragen. Das führt jetzt beinahe schon an das heran, was ich in meiner

Peter Riemer

Relative Chronologie
Ein Forschungsfeld der Klassischen Philologie



Abschiedsvorlesung sagen möchte. Zu den wichtigsten Aufgaben eines klassi-
schen Philologen gehört es m.E., die besondere Leistung eines antiken Autors
zu würdigen und herauszufinden, was er mit seinem Werk sagen wollte.
Unterscheiden wir Rezeptionsästhetik und Produktionsästhetik als die beiden
großen literaturwissenschaftlichen Kategorien, so gebe ich zu, dass mir die
Produktionsästhetik, also das Ermitteln der Autorenintention, besonders am
Herzen liegt. Wenn wir wissen wollen, wie der Autor dazu kam, das zu schrei-
ben, was er schrieb, und worauf er mit seinem Werk abzielte, dann besteht
natürlich eine wesentliche Voraussetzung darin, dass der uns vorliegende Text
als solcher korrekt ist. Und man sollte nach Möglichkeit auch wissen, wann
das jeweilige Werk entstanden ist. Denn mehr noch als heute waren die Dichter
und Schriftsteller der Griechen und Römer in ein Kontinuum eingebunden. Sie
bezogen sich in der Regel auf Vorgänger. Kein Werk entstand aus heiterem
Himmel, sondern war stets angeregt durch ein anderes Werk von einem ande-
ren Autor. Oft wurde auf dieses Vorgängerwerk so angespielt, dass es regel-
recht hindurchscheint. Wir sprechen technisch von Intertextualität. Man wird
Vergils Aeneis nicht in der ganzen Tiefe verstehen können, wenn man die
homerischen Epen nicht mit einbezieht bzw. keine Kenntnis von der Ilias und
der Odyssee hat. 

Schon als Student hatte ich die Vorteile einer kontrastierenden Lektüre ken-
nengelernt. Es begann in meinem ersten Griechischsemester in einem
Proseminar bei Rudolf Kassel. Wir sollten zwei Abschiedsszenen vergleichen:
Die sterbende Alkestis nimmt im gleichnamigen Drama des Euripides Ab -
schied von ihrem Haus und ihrem Ehelager; Deianeira macht dasselbe in den
Trachinierinnen des Sophokles. Rudolf Kassel war der Auffassung, wie die
meisten zu jener Zeit, dass Sophokles die Szene aus dem euripideischen Stück
nachgeahmt hat. Man nahm nämlich lange Zeit aus verschiedenen Erwägung -
en heraus an, dass die Trachinierinnen zum Spätwerk des Sophokles gehörten
oder zumindest nicht zu seinen frühen Stücken. Die Alkestis ist dagegen fest
datiert, sie nahm 438 v.Chr. am Tragödienagon teil; für die Trachinierinnen
fehlt ein äußerer Datierungsnachweis dieser Art. Nun sollten wir Pro -
seminaristen das, was Albin Lesky, der große Wiener Philologe, in seinen
Schriften zur griechischen Tragödie als Standard vorgestellt hatte – die
Reihenfolge sei: erst die Alkestis, dann die Trachinierinnen – logisch nach-
vollziehen. Nach einer abendlichen vergleichenden Lektüre der Szenen am
Schreibtisch riss es mich in der Nacht aus dem Schlaf. Hört sich jetzt etwas
dramatisch an, war aber so. Die Gedanken ließen mich nicht mehr schlafen.
Ich glaubte Argumente für eine Priorität der sophokleischen Szene zu erken-
nen, also für die umgekehrte Reihenfolge. Diese Argumente trug ich in der
nächsten Sitzung vor und machte den sich nach wie vor sicher fühlenden
Dozenten ein wenig ratlos. Ich kürze jetzt ab: Es folgten außerhalb des

10 Peter Riemer



Seminars und noch Monate danach intensive Gespräche mit ihm über das
chronologische Verhältnis der beiden Tragödien zueinander. Nach einigen
Jahren – da saß ich schon an meiner Doktorarbeit, teilweise auch noch mit die-
sem Thema befasst – gab er mir recht; zu seiner Ehrenrettung: Überzeugt
haben ihn nicht nachträglich meine Argumente aus dem Proseminar – die
waren offen gestanden völlig untauglich und aus dem jugendlichen Eifer eines
Studienanfängers hervorgegangen –, überzeugt hat ihn meine kontrastierende
Gesamtinterpretation beider Tragödien. Es ging da schon lange nicht mehr um
eine schlichte Klärung der relativen Chronologie. Was nämlich mit der
Bemühung um eine chronologische Einordnung einhergeht, ist die klarere
Sicht auf das Werk, das chronologisch an zweiter Stelle steht. Dies möchte ich
nun an einem Gedicht des Chorlyrikers Bakchylides zeigen, das ebenfalls
lange Zeit in einem ungeklärten zeitlichen Verhältnis zu den Trachinierinnen
stand.1 Danach will ich auf die chronologisch schwierigen Elektradramen des
Sophokles und des Euripides eingehen.2

Zuerst Bakchylides: Neben dem Epos und dem Drama kannte die grie-
chische Literatur im 5. Jh. v.Chr. eine weitere herausragende Dichtungs -
gattung: die Chorlyrik. Die größten Vertreter dieser Gattung waren Simonides
und Pindar; aber auch Bakchylides, der wie sein Onkel Simonides von der
Attika vorgelagerten Insel Keos stammte, gehörte dem erlauchten Kreis der
chorlyrischen Dichter an, seine Lebensdaten: 520/516 bis ca. 451/450 v.Chr. 

Wie der Name schon sagt, handelte es sich bei der Chorlyrik um Chorgesang.
Solche Gedichte wurden für besondere Anlässe geschrieben und dann mit einem
Chor einstudiert und gesanglich vorgetragen. Bei der 16. Ode (dem 2.
Dithyrambus) des Bakchylides z.B. handelt es sich um ein im Apollonheiligtum
von Delphi dargebotenes Lied (das kann dem Papyrusfragment noch entnom-
men werden). Erhalten sind u.a. zwei vollständige Strophen, die den Kern der-
selben Geschichte wiedergeben, die auch in den Trachinierinnen erzählt wird. 

Hier das kleine Chorlied im Wortlaut; es besteht insgesamt aus drei
Strophen, das sind zwei metrisch zusammengehörige, Strophé und
Antistrophé, und eine Epode, die den Abschluss bildet. Die Strophé ist für
unsere Betrachtung nicht wichtig. Deshalb gehe ich nur auf die Antistrophé
und die Epode ein und lese erst einmal die Übersetzung von Herwig Maehler
vor:3

Relative Chronologie 11

1 Vgl. hierzu P. Riemer, Die ‚ewige Deianeira‘, in: A. Bagordo / B. Zimmermann (Hgg.),
Bakchylides. 100 Jahre nach seiner Wiederentdeckung, München 2000, 169-182.

2 Wie schon P. Riemer, Orest und Orestie bei Euripides. Zur Chronologie der Elektra-Dramen,
LOGEION 4 (2014) 176-192.

3 Text und Übersetzung: H. Maehler, Die Lieder des Bakchylides, Zweiter Teil: Die
Dithyramen und Fragmente, Leiden 1997. 



[ΗΡΑΚΛΗΣ (vel ΔΗΙΑΝΕΙΡΑ?) ΕΙΣ ΔΕΛΦΟΥΣ]

πρίν γε κˈλέομεν λιπεῖν 
Οἰχαλίαν πυρὶ δαπτομέναν 
Ἀμφιτρυωνιάδαν θρασυμη̣δέα φῶ-

θ’, ἵκετο δ’ ἀμφικύμον’ ἀκτάν· 
ἔνθ’ ἀπὸ λαΐδος εὐρυνεφεῖ Κηναίωι 
Ζηνὶ θύεν βαρυαχέας ἐννέα ταύρους 
δύο τ’ ὀρσιάλωι δαμασίχθονι μέ[λ-
λε κόρᾱι τ’ ὀβˈριμοδερκεῖ ἄζυγα 
παρθένωι Ἀθάνᾱι ὑψικέραν βοῦν. 
τότ’ ἄμαχος δαίμων 
⸏Δαϊανείρᾱι πολύδακˈρυν ὕφα[νε 
μῆτιν ἐπίφˈρον’ ἐπεὶ 

πύθετ’ ἀγγελίαν ταλαπενθ<έα>, 
Ἰόλαν ὅτι λευκώλενον 
Διὸς υἱὸς ἀταβρομάχας 

ἄλοχον λιπαρὸ[ν] π̣οτὶ δόμον πέμ̣[π]οι. 
ἆ δύσμορος, ἆ τάλ[αι]ν’, οἷον ἐμήσατ[ο· 
φθόνος εὐρυβίας νιν ἀπώλεσεν, 
δνόφεόν τε κάλυμμα τῶν 

ὕστερον ἐρχομένων, 
ὅτ’ ἐπὶ ῥοδόεντι Λυκόρμᾱι 

δέξατο Νέσσου πάρα δαιμόνιον τέρ[ας.   

12 Peter Riemer



Vorher freilich singen wir davon, wie 
Amphitryons Sohn Oichalia verliess, das vom Feuer
verzehrt wurde, der Kühnes planende
Held; und er gelangte ans wogenumbrandete Gestade.
Dort wollte er von der Beute dem Zeus von Kenaion,
dem tief in Wolken gehüllten, neun dumpf brüllende Stiere
opfern und zwei dem Erderschütterer, dem meeraufrührenden,
und der mächtigblickenden Göttin,
der Jungfrau Athena, ein ungejochtes,
hochgehörntes Rind.
Da knüpfte das übermächtige Schicksal
für Deianeira eine viel Tränen bringende List,

eine klug geplante, als sie erfuhr
die schmerzliche Nachricht,
dass Iole, die weissarmige,
der Zeussohn, der unerschrockene Kämpfer,
als seine Gattin in sein glänzendes Haus sende.
Ach die Unselige, ach die Arme, was hat sie da ersonnen!
Eifersucht, die übermächtige, hat sie zugrundegerichtet
und die dunkle Verhüllung dessen,
was danach kommen sollte,
als sie am rosenumblühten Lykormas
von Nessos empfing das verhängnisvolle Wundergeschenk.

(Übers. Herwig Maehler)

Relative Chronologie 13



Herakles hat, wie es im Lied heißt, nach der Eroberung von Oichalia, einer
Stadt in Thessalien, die schöne Iole als Kriegsbeute zu seinem Wohnsitz nach
Trachis vorausgeschickt, um inzwischen noch den Göttern Dank abzustatten.
Seine Frau Deianeira ist von der Tatsache, dass ihr Mann eine neue Gemahlin
in sein Haus aufnimmt, nicht gerade erbaut und erinnert sich an ein vermeint-
liches Liebeszaubermittel, das ihr der Zentaur Nessos vor langer Zeit anver-
traut hatte. Nessos war Deianeira zu nahe gekommen – das steht nicht im
Chor lied, wird aber vorausgesetzt –, als er sie als Fährmann auf seinem
Rücken über den Fluss Lykormas trug. Herakles hatte ihn daraufhin mit einem
Pfeilschuss getötet. Aus der tödlichen Wunde entnahm der Zentaur etwas Blut,
das er Deianera als ein Mittel an die Hand gab, um die Liebe ihres Mannes,
falls erforderlich, einmal zurück zu gewinnen. Hier setze ich allerdings schon
den Mythos voraus, wie ihn Sophokles in seinen Trachinerinnen erzählt.
Deshalb will ich hier innehalten und erst einmal nur auf das Gedicht des
Bakchylides schauen. Was hören wir in diesem Lied?

Es heißt dort, Herakles sei von Oichalia zum Kap Kenaion (das liegt am
Westende der Insel Euboia) gezogen, um dort den Göttern Dankopfer für sei-
nen Sieg darzubringen. Das nimmt fast die gesamte Antistrophé ein, aber eben
nicht die ganze. Denn mit der Erwähnung des unbezwingbaren Schicksals
(ἄμαχος δαίμων) wird Deianeira einbezogen. Ihr Name fällt, wohingegen
Herakles zuvor als ‚Sohn des Amphitryo‘ umschrieben war. Namentlich
genannt werden dann nach Deianeira noch Iole und Nessos; alle drei sind
wesentliche Figuren in der letzten Episode des gesamten Herakles-Mythos.
Der starke Held findet seinen Tod von der Hand der eigenen Frau. Iole und
Deianeira sind – so Bakchylides – augenscheinlich für die tragische Entwick -
lung entscheidend. Dass Herakles in der Epode erneut nur als ein Sohn figu-
riert, dieses Mal als Zeussohn, ist bezeichnend. Er ist ja tatsächlich der Sohn
des höchsten Gottes, der seinerseits dafür bekannt ist, sich immer wieder in
Liebesabenteuer zu verstricken und seine Gattin Hera zu provozieren; aus
einem solchen Seitensprung mit Alkmene, der Frau des Amphitryo, ist schließ-
lich auch Herakles hervorgegangen. Der Apfel fällt nicht weit vom Stamm. Da
nun Herakles Iole, seine Eroberung, vorab nach Hause sendet, erfüllt dies
Deianeira mit Schmerzen; ihr wurde, wie im Chorlied zu hören ist, berichtet,
dass Iole als neue Ehefrau (ἄλοχος) ins Haus komme, eine wahrhaft schmerz-
liche Mitteilung (eine ἀγγελία ταλαπενθής). Soweit ist alles noch verständlich.
Danach aber ist das Lied in ein seltsames Dunkel getaucht, was Bakchylides
sogar hervorhebt: „eine dunkle Verhüllung dessen, was [...] kommen sollte“,
sagt er. Aber was sollte denn kommen? „Was hat sie da ersonnen!“, lesen wir
im Text. Ja, was hat sie denn ersonnen? Das erfahren wir nicht. Nur, dass die
Eifersucht sie zugrundegerichtet habe. Aber wie? Gibt der Dichter eine weitere

14 Peter Riemer



Erklärung? Ja, er sagt, sie habe am Lykormas ein schicksalhaftes ‚Wunder -
geschenk‘ (δαιμόνιον τέρας) empfangen. Und mit diesem letzten Hin weis lässt
uns der Dichter buchstäblich allein. Mehr erfahren wir nicht. Es würde, wenn
wir nur das Chorlied hätten, ein ungelöstes Rätsel bleiben. 

Wir können das Rätsel eigentlich nur mit Hilfe der sophokleischen
Trachinierinnen lösen. Das Stück handelt von den Sorgen Deianeiras um ihren
Mann, von dem sie seit vielen Monaten nichts gehört hat. Da erfährt sie, er
werde bald wieder nach Hause kommen; denn er habe gerade die Stadt
Oichalia besiegt und wolle nur noch ein Dankopfer darbringen. Einen Zug von
Sklaven und viel Beute hat er veranlasst, vorab nach Trachis zu bringen. Da -
runter befindet sich ein auffallend schönes Mädchen. Lichas, ein Herold, den
Herakles mit der Entsendung beauftragt hatte, hält die Identität der jungen
Frau vor Deianeira verborgen, hatte aber unterwegs geprahlt, sie sei der wahre
Grund, warum Herakles die Stadt erobern wollte, und sie solle seine neue
Gemahlin sein. Ein namenloser Bote, der die Prahlereien von Lichas mitbe -
kommen hat, klärt Deianeira im Nachhinein auf, wer die junge Frau in
Wahrheit ist. Deianeira ist bestürzt und erinnert sich an ein Liebeszaubermittel,
das ihr der Zentaur Nessos einst, als ihn der Pfeil des Herakles tödlich ver -
wundet hatte, an die Hand gab. Der Zentaur trug ihr auf, es nicht dem Licht
aussetzen, bis es gebraucht würde. Und Deianeira bestreicht mit diesem Gift
ein Gewand und übergibt es Lichas, dass dieser es Herakles für die Opfer -
feierlichkeiten überbringe. Was Deianeira nicht weiß: Der Zentaur starb nicht
an der Pfeilwunde als solcher, sondern an dem tödlichen Gift der Lernäischen
Hydra, mit dem die Pfeile des Herakles durchtränkt waren. Dieses Pfeilgift –
vermischt mit seinem Blut – hat der Zentaur als das Mittel ausgegeben, die
Liebe des Mannes zurückzugewinnen.

Es kommt, wie es kommen muss: Herakles zieht das von Deianeira
präparierte Gewand an und bricht unmittelbar darauf zusammen; die
Schmerzen sind unerträglich; er ist schon von dem baldigen Tode gezeichnet.
Hyllos, der gemeinsame Sohn von Deianeira und Herakles, ist Zeuge dieses
Zusammenbruchs und eilt nach Trachis, um von der katastrophalen Lage, in
der sich sein Vater befindet, zu berichten. Deianeira begreift ihren Fehler und
begeht Selbstmord, indem sie das Ehebett aufsucht, dort symbolisch von
Herakles Abschied nimmt und sich in ein Schwert stürzt. Herakles erscheint –
auf einer Bahre getragen, noch lebend – im Dramenschluss auf der Bühne und
will sich an Deianeira rächen, wird aber von Hyllos aufgeklärt, dass sie nicht
die alleinige Schuld trifft, sondern dass sie selbst Opfer einer Intrige war, die
von Nessos ausging. In dem Augenblick, da Hyllos den Namen des Zentaurs
ausspricht, wird Herakles bewusst, dass sich ein altes Orakel erfüllt, das
besagt, er werde einst durch einen Toten sein Ende finden. 

Relative Chronologie 15



Die dramatische Handlung des Sophokles-Stücks enthält somit, wie wir sehen,
alle Merkmale, die uns in dem Chorlied des Bakchylides nur bruchstückhaft
begegnen. 

Zwei Momente des Dramas sind mit Peripatien (wesentlichen Neuaus rich-
t ungen der Handlung) verbunden: zum einen die Aufklärung Deianeiras durch
den Boten, dass es sich bei der vermeintlichen Sklavin im Beutezug um die
neue Gemahlin des Herakles handelt – Ioles Name fällt, und – diese Auf-
klärung löst die Gegenwehr Deianeiras aus; sie lässt, wie gesagt, ein mit dem
Zentauren blut bestrichenes Gewand überbringen, das sich Herakles tatsächlich
für die Danksagung an die Götter anlegt; das Gift des Zentauren verbrennt
seine Haut, er ist dem Tode geweiht. Als er sich an Deianeira rächen will,
erfährt er von seinem Sohn, dass das Gift, das in dem Gewand steckt, von dem
Zentaur Nessos herrührt. Die Nennung seines Namens bewirkt die zweite
große Peripetie im Drama. Herakles erinnert sich schlagartig an die
Weissagung, er werde durch einen Toten sein Leben verlieren. Genau dies trifft
ja zu: Nessos vermag lange nach dem eigenen Tod, sich an Herakles, der ihn
getötet hat, zu rächen, und zwar mit Hilfe Deianeiras. Die Namensnennung
kommt auch bei Bakchylides vor; er setzt sie aber ans Ende seines Gedichts.
Sie dient ihm dazu, seiner Hörerschaft klar zu signalisieren, wer die tragische
Entwicklung in Wahrheit ausgelöst hat: Nessos. Mit dem Namen des Zentaurs
und dem Zusatz, dass Deianeira von ihm ein geheimnisvolles Geschenk erhal-
ten hatte, blitzt schlagartig der gesamte Mythos wieder auf, wie Sophokles ihn
in seinem Drama erzählt. 

Wie können wir aber mit Sicherheit sagen, dass Bakchylides tatsächlich die
sophokleischen Trachinierinnen als Stoffvorlage genutzt hat?

Sophokles, Trachinierinnen 871-895

871 ΤΡ. Ὦ παῖδες, ὡς ἄρ’ ἡμὶν οὐ σμικρῶν κακῶν
ἦρξεν τὸ δῶρον Ἡρακλεῖ τὸ πόμπιμον.

ΧΟ. Τί δ’, ὦ γεραιά, καινοποιηθὲν λέγεις; 
ΤΡ. Βέβηκε Δῃάνειρα τὴν πανυστάτην

ὁδῶν ἁπασῶν ἐξ ἀκινήτου ποδός.
875 ΧΟ. Οὐ δή ποθ’ ὡς θανοῦσα;  ΤΡ. Πάντ’ ἀκήκοας. 

ΧΟ. Τέθνηκεν ἡ τάλαινα;  ΤΡ. Δεύτερον κλύεις. 
ΧΟ. Τάλαιν’ ὀλεθρία, τίνι τρόπῳ θανεῖν σφε φῄς; 
ΤΡ. Σχετλιώτατα πρός γε πρᾶξιν.  ΧΟ. Εἰπὲ τῷ μόρῳ, 

880 γύναι, ξυντρέχει. 
ΤΡ. Αὑτὴν διηίστωσεν. 
ΧΟ. Τίς θυμός, ἢ τίνες νόσοι

16 Peter Riemer



τάνδ’ αἰχμᾷ βέλεος κακοῦ
ξυνεῖλε; Πῶς ἐμήσατο

885 πρὸς θανάτῳ θάνατον
ἀνύσασα μόνα στονόεντος
ἐν τομᾷ σιδάρου;

ΧΟ. Ἐπεῖδες – ὦ ματαία – τάνδ’ ὕβριν; 
ΤΡ. Ἐπεῖδον, ὡς δὴ πλησία παραστάτις.

890 ΧΟ. Τίς ἦνεν; φέρ’ εἰπέ. 
ΤΡ. Αὐτὴ πρὸς αὑτῆς χειροποιεῖται τάδε.
ΧΟ. Τί φωνεῖς;  ΤΡ. Σαφηνῆ. 
ΧΟ. Ἔτεκεν ἔτεκεν μεγάλαν

ἁ νέορτος ἅδε νύμφα
895 δόμοισι τοῖσδ’ Ἐρινύν. 

Amme O Kinder, kein geringes Leid hat wahrlich uns / die Herakles gesandte
Gabe eingebracht! / Chorführerin Welch neue Unglücksbotschaft, Alte,
bringst du uns? / Am. Den letzten aller Pfade – Deianeira hat / ihn angetreten
mit bewegungslosem Fuß. / Cho. Doch wohl nicht als Verstorbne? Am. Alles
hörtest du. / Cho. So ist sie tot, die Arme? Am. Hör es nochmals denn! / Cho.
Die Unglückselige! Wie ist sie gestorben? Sprich! / Am. Schrecklich, wie sie’s
vollbrachte! Cho. Sag, ich welchen Tod, o Frau, eilte sie? / Am. Sie hat sich
selbst getötet. / Cho. In Wahnsinn oder Raserei? / Am. Von der Spitze des
Unglückspfeils / getroffen. Cho. Wie ersann sie sich / noch zu dem Tode den
Tod / und vollbracht’ es allein mit des Schwertes grauenvollem Stoße? / Du
sahst dieser Tat tatlos zu? / Am. Ich sah ihr zu, da ich ja gleich daneben stand. /
Cho. Wer tat es? So sprich doch! / Am. Mit eignen Händen hat sie’s an sich
selbst verübt! / Cho. Was sagst du?! Am. Die Wahrheit! / Cho. Es gebar, es
gebar diese neu / Hergeführte, dieses Jungweib / dem Hause großes Unheil!
(Übers. W. Willige)

Der Vers 30 des Chorlieds liefert zwei entscheidende Anhaltspunkte. Zum
einen haben die Klagen ἆ δύσμορος, ἆ τάλαινα dasselbe tragische Kolorit wie
der Ausruf Deianeiras in den Trachinierinnen, nachdem sie die wahre Identität
des versklavten Mädchens erfahren hat (Tr. 375): Οἴμοι τάλαινα. Dieser
Weheruf steht im Chorlied und im Drama an ein und derselben Stelle, und
zwar hier wie dort nach der für Deianeira schmerzlichen Entgegennahme des
Berichts, dass Iole die neue Frau im Haus sein solle. Die Interjektion ἆ im
Kontext einer Wehklage ist tragödientypisch. In der Chorlyrik kommt dieselbe
Interjektion sonst nur als Untermalung positiver Ausrufe vor, z.B. ἆ
τρισευδαίμων ἀνήρ (Bakch. 3,10): „O dreimal glücklich der Mann“. Sodann ist

Relative Chronologie 17



das Adjektiv δύσμορος eine definitiv sophokleische Vokabel, die in allen erhal-
tenen Tragödien des Dichters meist mehrfach zu finden ist, in den Trachinier -
innen allein dreimal. Für die Chorlyrik insgesamt gibt es bis auf diese Stelle
hier überhaupt keinen weiteren Beleg. Und noch verblüffender ist der
Umstand, dass mit dem daran anschließenden Ausruf οἷον ἐμήσατο, „was hat
sie da ersonnen!“, das finite Verb ἐμήσατο mit demselben Subjekt, nämlich
Deianeira, wieder aufgegriffen wird, wie es in den Trachinierinnen der tragi-
sche Chor ausspricht, und zwar, als er auf den Bericht der Amme von der
Selbsttötung Deianeiras mit Bestürzung reagiert (Tr. 884ff.): Πῶς ἐμήσατο /
πρὸς θανάτῳ θάνατον / ἀνύσασα μόνα; „Wie hat sie ersonnenen Tod auf Tod
und allein vollendet?“ Der Text ist, wie man sieht, bei Sophokles viel ausführ-
licher. Sein Chor ist bestürzt und kommentiert, was sich ereignet hat. Deia -
neiras Selbstmord reiht sich an den schon sicheren Tod des Herakles: „Wieso
hat sie zu seinem Tod noch den eigenen ersonnen?“, ist der Gedanke im Drama
vollständig zu verstehen. Bei Bakchylides fehlt eine Erläuterung dieser Art.
Sie ist aber auch nicht nötig, wenn sein Publikum die Trachinierinnen im
Gedächtnis hat. Hat Sophokles das Stück an den Großen Dionysien in Athen
nicht lange zuvor aufgeführt, wird man die Kenntnis seines Inhalts annehmen
dürfen. Die Trachinierinnen beziehen sich ihrerseits, so die communis opinio,
auf die Orestie des Aischylos aus dem Jahr 458 v.Chr.; Agamemnon kehrt dort
als Sieger nach der Eroberung Troias zurück und hat Kassandra unter seiner
Beute wie Herakles die eroberte Iole. In der Orestie wird Agamemnon von sei-
ner Frau Klytaimestra brutal hingerichtet. Sie erschlägt ihn in voller Absicht
mit einer Doppelaxt. Dass Deianeira ihren Mann ebenfalls tötet, nachdem er
eine erbeutete Frau ins Haus bringt, ist ein offensichtliches Analogon. Doch
Sophokles bettet diese Tötung in eine mythische Konstellation ein, in welcher
die Gattin praktisch schuldlos schuldig wird. Genial.

In der Forschung wird übrigens immer noch die These vertreten, dass es
sich umgekehrt verhält, d.h. Sophokles habe das Gedicht des Bakchylides als
Vorlage zu seiner Tragödie verwendet; man platziert also das sophokleische
Drama in die 40-er oder 30-er Jahre des 5. Jhs.; das aber, denke ich, ist keine
wirklich taugliche Annahme. Denn Bakchylides, der wohl 451/450 v.Chr.
gestorben ist, setzt eine Version des Mythos voraus, in der Nessos das tödliche
Gift an die nichts ahnende Deianeira übergibt. Eine solche Übergabeszene ist
nur vorstellbar, wenn Herakles den Zentaur aus der Ferne tötet. Ein anderes,
wohl älteres Gedicht des Bakchylides (Fr. 64) weist noch die Tötung des
Zentaurs aus nächster Nähe auf; da tötet Herakles ihn mit der Keule. 

Dies entspricht dem, was wir auf Vasen dargestellt sehen: Herakles bedient
sich einer Keule oder eines Schwerts – er befindet sich also in unmittelbarer
Nähe. Da kann Deianeira schlecht noch, ohne dass Herakles es mitbekäme,

18 Peter Riemer



von dem sterbenden Zentaur heimlich instruiert werden; auch der Giftaspekt
ließe sich nicht unterbringen. Ein Pfeilschuss kommt offenbar nur bei
Sophokles vor, vielleicht überhaupt erstmals bei ihm. Nur seine Version eignet
sich für die Konstruktion eines heimtückischen Anschlags des Zentaurs auf
seinen Mörder.

Relative Chronologie 19

Rotfigurige Kylix 
(Aristophanes zugeschrieben),

ca. 420-410 v.Chr., 
Museum of Fine Arts, Boston

Schwarzfigurige Hydria des
Vatikanmalers, 

575-550 v. Chr., 
Louvre (E 803) 

José Garnelo (1866-1944), Die Entführung Deinaneiras (1888), 
Museo Garnelo, Montilla (Córdoba)



Bakchylides hat also den von Sophokles modifizierten Mythos vom
Todesschicksal des Herakles in seinem Dithyrambus auf die wesentlichen
Momente reduziert und dabei den tragischen Ton ebensogut getroffen wie der
tragische Dichter zuvor. Schon für diese Wertung hätte es sich gelohnt, die
richtige chronologische Reihung der beiden Werke festzustellen. Aber es ist
noch mehr zu erkennen. Bakchylides kehrt den Focus, in welchem sich die bei-
den Hauptpersonen befinden, um. Während Sophokles zuerst Deianeira in den
Mittelpunkt stellt und ihr Schicksal enden lässt, bevor Herakles auf der Bühne
erscheint, leitet Bakchylides seinen Dithyrambus mit einem Blick auf Herakles
ein, um danach Deianeira ins Zentrum der Betrachtung zu rücken. Um ihre
Person ranken sich im Chorlied alle schicksalhaften Bezüge. Denn für sie hat,
wie es im Lied heißt, der Dämon eine kluge List gesponnen, und zwar eine trä-
nenreiche; und ihr hatte Nessos vorzeiten die dämonische Gabe ausgehändigt.
Die das Schicksalhafte markierenden Vokabeln ἄμαχος δαίμων und δαιμόνιον
τέρας bilden den Rahmen für eine Schlusspartie, in deren Zentrum allein
Deianeira steht und agiert. Sie wird im eigentlichen Sinne aktiv, indem sie
etwas Bestimmtes ersinnt: Dieses μήδεσθαί τι, das Sich-etwas-Ausdenken, ist
– wie der Rückblick auf die Trachinierinnen lehrt – Deianeiras Plan, einen
Liebeszauber einzusetzen, um ihren Mann wiederzugewinnen, und zum
anderen ihr Entschluss, Selbstmord zu begehen, als sie einsieht, was sie damit
angerichtet hat. Ihr unterläuft ein tragischer Irrtum, worauf die Wehklage ἆ
δύσμορος zielt. So beklagt der lyrische Dichter pointiert Deianeiras Schicksal
und verbindet dabei ein typisch sophokleisches Kompositum mit ihrer Person:
δύσμορος. In den Trachinierinnen werden drei Figuren δύσμορος genannt:
Iole, Lichas und Herakles, Deianeira aber nicht. Mit besonderem Feingefühl
versieht der Chorlyriker seine Deianeira, die ein nicht minder unglückliches
Schicksal hat, also eine δύσμορος ist, mit dem entsprechenden Attribut und
setzt ihr in seiner Ode ein besonderes Denkmal. Sophokles lässt sie freilich
einmal sich selbst als δύστηνος bezeichnen (377), was Bakchylides vielleicht
dazu bewegt hat, daraus ein δύσμορος zu machen.

An diesem Beispiel ist, hoffe ich, gut zu ersehen, dass es sich lohnt, die
Texte gründlich zu lesen und über eine präzise vergleichende Lektüre zu klä-
ren, wer vor wem was geschrieben hat und wer nach wem auf das eingegan-
gen ist, was er vorfand. So kommt in der vergleichenden Gegenüberstellung
mit Sophokles die hohe Kunst eines Bakchylides und seine verdichtende
Ausdeutung der Stoffvorlage erst richtig zur Geltung.

Ich will nun ein weiteres Beispiel nennen, ohne ebenso tief darauf einzu-
gehen; keine Sorge! Vorträge sollten nicht zu lang sein. 

Ein schier unlösbares Problem haben immer schon die Elektra-Tragödien
des Sophokles und des Euripides geboten. Beide Stücke sind undatiert. Die

20 Peter Riemer



Trachinierinnen können wir, wenn der soeben geführte Vergleich mit
Bakchylides 16 substanziell ist, in die Jahre zwischen 458 und 450 v.Chr. ein-
ordnen. Das ist schon sehr präzise. Für die beiden Elektren käme der Zeitraum
zwischen der Orestie des Aischylos 458 und dem letzten Jahrzehnt des 5. Jhs.
in Frage, das wären gut 50 Jahre. Man ist aber aus verschiedenen Gründen
heraus allgemein der Ansicht, die beiden Elektradramen gehörten dem
Spätwerk ihrer Dichter an und vermutet, dass sie im vorletzten Jahrzehnt des
5. Jhs. entstanden sind, d.h. wohl zwischen 420 und 415.

Die beiden Elektren behandeln denselben Stoff, den Aischylos im zweiten
Stück seiner Orest-Trilogie, den Choephoren, vorgelegt hatte. Allen drei
Versionen ist gemeinsam, dass nach der Ermordung Agamemnons durch seine
Frau Klytaimestra und ihren Geliebten Aigisth sein Sohn Orest Rache an den
Mördern übt, indem er – da er ja als kleines Kind dem Zugriff des
Mörderpaares entzogen worden und in der Fremde aufgewachsen war –, sich
– ohne von ihnen erkannt zu werden – Zugang zu beiden verschafft und sie
nacheinander tötet; bei Aischylos rückt vor allem die Rache des Sohnes an der
Mutter in den Mittelpunkt. Da Orests Schwester Elektra in beiden
Elektradramen eine nicht minder große Rolle spielt bei der Rache als Orest,
haben die jüngeren Tragiker ihre Stücke zu Recht nach ihr benannt. Aber wel-
ches der beiden Stücke das erste war und dem anderen als Vorlage diente, lässt
sich kaum sagen. Um ein Kuriosum vorauszuschicken: Der große Ulrich von
Wilamowitz-Moellendorff hatte sich 1883 zuerst dezidiert, wie es seine Art
war, für eine Priorität des Euripides ausgesprochen und dies 16 Jahre später
ebenso dezidiert zurückgenommen (1899): Er berief sich auf einen Aufsatz
von Hugo Steiger aus dem Jahr 1897, der bei Sophokles und bei Euripides eine
zunehmende Entfernung von der Version feststellt, die Aischylos vorgegeben
hatte. Als ich noch Student war und mich mit der Orestie und den Elektren das
erste Mal befasste, schien mir die Reihung, die der Münchner Gräzist Kurt von
Fritz 1962 im Anschluss an Steiger und Wilamowitz vorgeschlagen hatte,
durchaus einleuchtend zu sein. Auch er stellte fest, dass sich die wesentlichen
Komponenten des Dramas bei Sophokles und bei Euripides sukzessive immer
weiter von der aischyleischen Vorlage absetzen: Bei Sophokles liegt z.B. das
Grab des Agamemnon weit außerhalb, wohingegen es sich bei Aischylos noch
für das Publikum sichtbar vor der Bühne befindet und in direktem Bezug zum
Palast steht. Agamemnons Grab siedelt Euripides dann zwar wie Sophokles
auch fernab vom Palast an; doch aufgesucht wird es in seinem Stück nicht
mehr von einer der Töchter: Ist es bei Aischylos noch Elektra selbst, die dort
auf dem Grab eine Haarlocke und Fußspuren entdeckt und beides mit Orest in
Verbindung bringt – was eine frühe Wiedererkennung der Geschwister zur
Folge hat –, so sucht bei Sophokles nicht mehr Elektra, sondern ihre Schwester

Relative Chronologie 21



Chrysothemis das freilich nun weit außerhalb gelegene Grab auf und findet
dort Spuren einer frischen Spende, was auch sie mit einer Anwesenheit des
Orest assoziiert; doch die sophokleische Elektra winkt ab, als Chrysothemis
ihre Vermutung äußert; denn wie sie soeben erfahren musste, soll Orest bei
einem Wagenrennen den Tod gefunden haben. Bei Euripides schließlich
kommt ein alter Diener des Agamemnon zufällig am Grab vorbei und entdeckt
dort Spuren einer frischen Spende; auch er denkt sofort an Orest und teilt seine
Beobachtung Elektra mit, die aber generell der Auffassung ist, die Locke oder
der Fußabdruck eines Erwachsenen können doch nicht ernsthaft als Beweis
dafür genommen werden, dass er mit dem Kind von damals identisch sei. Erst
der Hinweis auf die Narbe über der Augenbraue, die Orest seit seiner Kindheit
kennzeichnet, kann Elektra überzeugen, dass ihr der eigene Bruder leibhaftig
gegenübersteht. Elektra erkennt Orest bei Euripides unnötig spät. Bei
Sophokles findet auch eine späte Wiedererkennung der Geschwister statt, es
gehört dort aber zur grundsätzlichen Strategie, die der delphische Gott als
Handlungsmaxime ausgegeben hatte: Die Rache sollte eine Mission in höchs-
ter Geheimhaltung sein. Orest kann den Schmerz seiner Schwester, die um sei-
nen angeblichen Tod trauert, nicht länger ertragen und gibt sich zu erkennen.
Auf dem Bild sehen Sie, wie Elektra die Urne mit der angeblichen Asche ihres
Bruders in den Arm nimmt; Orest fungiert selbst als Überbringer der sterbli-
chen Überreste.

22 Peter Riemer

Jean Baptist J. Wicar (1762-1834), Elektra empfängt die Asche ihres Bruders
(1826/1827), Worcester Art Museum



In den meisten Handbüchern und Lexika liest man, dass von den beiden jün-
geren Dichtern Euripides als erster auf Aischylos reagiert habe, und zwar weil
bei ihm eben die angebliche Beweiskraft der Spuren auf dem Grab hart kriti-
siert wird. Ein Reflex dieser Art deute auf eine direkte Auseinandersetzung mit
Aischylos hin. 

Dass Euripides die Choephoren kannte und sich mit ihnen auseinanderge-
setzt hat, als er seine Elektra schrieb, steht natürlich außer Frage. Hat er aber
daneben auch die Elektra des Sophokles als Vorlage genutzt? Ich denke, ja.
Denn viele Merkmale seines Stücks setzen die sophokleische Version voraus.
In beiden Elektren gehört ein Diener zu den dramatischen Personen und ist in
das Rachegeschehen eingebunden. Bei Aischylos kommt kein rachebezogener
Diener vor. D.h. einer der beiden jüngeren Dichter muss diese Figur als erster
in seine Bühnenfassung des Mythos eingeführt haben. In der sophokleischen
Tragödie ist es ein Orest beigesellter Pädagoge, der ihn von Kindesbeinen an
begleitet hat und nun auch den Racheakt mit ihm zusammen bestreitet, bei
Euripides handelt es sich um den alten Erzieher Agamemnons, den man ledig-
lich darum bittet, Speisen herbeizubringen, weil zwei Fremde (Orest und sein
Freund Pylades) auf dem Landgut angekommen sind, wo Elektra in einer Art
Verbannung lebt, verheiratet mit einem nichtadligen Mann, einem Bauern. Das
will zuerst einmal nichts heißen. Doch es wäre schon merkwürdig, wenn eine
von Euripides erfundene, eher zufällig ins Geschehen eintretende Person von
Sophokles übernommen und zu einer zentralen Figur aufgewertet worden
wäre. Das wäre merkwürdig, aber nicht ganz undenkbar. Ein bedeutenderes
Argument liefern dagegen die Umstände, wie die Rache an Aigisth in beiden
Stücken vollzogen wird. Der sophokleische Orest legt großen Wert darauf,
dass Aigisth genau an dem Ort seine Strafe zahlt, an dem er den Mord an
Agamemnon begangen hat, nämlich am Herd im Innern des Palastes. Dass
Aigisth sich erdreistet, als unrechtmäßiger Herrscher an ebendiesem Herd,
zudem noch in den Gewändern Agamemnons, die üblichen rituellen
Opferungen durchzuführen, beklagt die sophokleische Elektra gleich zu
Beginn des Dramas, womit der von Aigisth begangenen Bluttat im Nachhinein
noch der Aspekt eines Religionsfrevels zukommt. Deshalb führt Orest den
Mörder in der letzten Szene ab, um die Rache an ihm ebendort, am Herd, am
Hausaltar nämlich, zu vollziehen. Wo tötet Orest ihn bei Aischylos? Das kön-
nen wir nicht präzise sagen, aber der aischyleische Orest spricht in der
Vorbereitung des Racheakts von einer geplanten Tötung im Thronsaal. Das
stimmt mit den traditionellen Darstellungen auf antiken Vasen überein. Wir
dürfen daher annehmen, dass die Verlegung von Tat und Sühnung derselben an
den Hausaltar, eine sophokleische Neuerung war.

Euripides fand diese signifikante Zuspitzung des Rachekomplexes bei
Sophokles vor und baute sie auch in seine Elektra in ein, allerdings um den

Relative Chronologie 23



damit verbundenen Frevelaspekt neu zu bewerten. In der euripideischen
Version erscheint Orest nicht als der Rächer eines Religionsfrevels, sondern als
jemand, der selbst einen Religionsfrevel begeht.

In den Choephoren und in der sophokleischen Elektra werden Aigisths Tod
und die Umstände seines Todes überhaupt nicht näher beschrieben; in der euri-
pideischen Version gibt es dagegen einen großen Botenbericht, in welchem
alles detailliert dargelegt wird. Orest sucht Aigisth in einem auf dem Lande
gelegenen Palast auf, d.h. nicht in Argos, wo der Mord stattfand, sondern
außerhalb, wo Aigisth gerade eine Opferfeier ausrichtet. Orest wird freundlich
von ihm begrüßt und eingeladen, an der Feier teilzunehmen. Die Charakterie -
rung Aigisths widerspricht hier allem, was Aischylos oder Sophokles in seine
Rolle hineingelegt haben. Keine seiner Äußerungen wirkt unsympathisch.
Seine Freundlichkeit und sein Entgegenkommen finden sogar ihren besonde-
ren Ausdruck in der Tatsache, dass er als Gastgeber seinem Gast das Messer
überlässt, um das Opfer, einen Stier, zu zerlegen. Während Aigisth die Ein -
geweide beschaut und dabei ungute Vorahnungen hat, ergreift Orest die
Gelegenheit und zertrümmert mit einem Beil, das ihm genauso bereitwillig
ausgehändigt worden war, den Rücken seines Gastgebers. In Ermangelung
einer diesbezüglichen Vasendarstellung oder eines modernen Bildwerks sei
hier die Ermordung des Priamos an seinem Hausaltar gezeigt. Neptolemos
tötet den wehrlosen Alten im trojanischen Königspalast.

Heimtücke und ein unverkennbar frevelhaftes Verhalten kennzeichnen
Orests Rachemord, wie er im euripideischen Kontext geschildert wird. So ent-
wickelt sich die Rache Orests selbst zu einer Freveltat, weil er den Mörder sei-
nes Vaters an einem sakralen Ort, an Aigisths Altar tötet und – nicht minder
verwerflich – diesen Mordanschlag sogar hinterrücks vollzieht. Das Herd-
bzw. Altarmotiv brandmarkt bei Sophokles den Mörder Aigisth, bei Euripides
den Rächer Orest. 

Was ist gewonnen, wenn wir die beiden Tragödien endlich chronologisch
eingeordnet haben? Viel. Denn wir sehen jetzt, wie Euripides in der Manier
eines rationalen Aufklärers nicht nur Kritik an Aischylos übt, sondern auch an
Sophokles und überhaupt am Mythos von der Rache des Orest. Ich kann hier
nicht auf alles eingehen. Es gibt noch eine Reihe anderer Aspekte, die dafür
sprechen, dass sich die Elektra des Euripides auf das gleichnamige Stück des
Sophokles bezieht und dass in dieser Bezugnahme das klassische Heldenbild
demontiert wird. Euripides kritisiert Orests Tat als solche. Der Rachemord ver-
liert bei ihm jeden Anschein eines glorreichen Handelns. Dasselbe wiederholt
sich bei der Ermordung Klytaimestras am Ende des Stücks. Elektra lockt ihre
Mutter zu sich aufs Land unter der Vorspiegelung, sie habe ihrem Mann, dem
einfachen Bauern, ein Kind geboren; zu diesem Zweck war sie ja mit ihm ver-

24 Peter Riemer



heiratet worden, dass aus der Ehe unadlige Kinder hervorgingen; Elektra lässt
bei der Planung dieser Rache an ihrer Mutter dem aufgestauten Hass freien
Lauf. Orest äußert zwar noch Skrupel; doch am Ende tötet er seine Mutter mit
seiner Schwester zusammen auf unwürdige Weise. Damit wird der Mord, den
Klytaimestra und Aigisth begangen haben, keineswegs aufgewertet oder ver-
harmlost. Euripides zeigt aber anhand des Orestmythos auf, dass die
Handlungen eines Menschen, auch die scheinbar guten eines Rächers für ein
begangenes Unrecht, im Mythos und in der Realität durchaus fragwürdig sind.
Vor der Folie des Orestmythos werden die Schattenseiten menschlicher
Existenz aufgezeigt. Ehrlich gesagt, hat Euripides hier auch dem Orestmythos
als solchem einen Todesstoß versetzt. Nach der euripideischen Elektra ließ
sich der Mythos nicht mehr in einer traditionellen Weise erzählen; mit seinem
Orestes, einer datierten Tragödie aus dem Jahr 408 v.Chr. und seiner Iphigenie
in Aulis, die nach dem Tod des Dichters im Jahre 405 v.Chr. aufgeführt wurde,
hat Euripides noch zweimal mit dem Orestmythos abgerechnet und ihn ent-
wertet. Es spricht einiges dafür, dass Euripides hier wie in anderen Stücken
Stellung bezieht zu den Gräueln des Peloponnesischen Kriegs, der wohl zum
Zeitpunkt der Aufführung seiner Elektra – vielleicht um das Jahr 415 v.Chr. –
schon weit mehr als 10 Jahre andauerte. Angesichts des gegenwärtigen Krieges
in der Ukraine hat die Skepsis eines Euripides, was angeblich gut begründete
Gewalttaten betrifft, nichts von ihrer einstigen Aktualität verloren.

Zielt der traditionelle Mythos, wie ihn Aischylos und Sophokles erzählen,
auf die Tragik des Menschen, Übermenschliches zu leisten, sogar die eigene
Mutter zu töten, weil der Gott Apollon und die Pflicht zur Blutrache es ver-
langen, so ist der Mensch bei Euripides nur sich selbst verpflichtet. In seiner
Elektra verlangt kein Gott von Agamemnons Sohn, Rache zu nehmen; einen
eigentlichen Racheplan hatten weder Orest noch seine Schwester, sie agieren
zuletzt auf der Basis von Ratschlägen, die ihnen der alte Diener des
Agamemnon gibt, der – wie gesagt – eher zufällig auftritt. Der Mensch kann
in den Tragödien des Euripides selbständig schalten und walten, ganz so, wie
er es will und wie der Zufall es ermöglicht; doch selten kommt etwas Gutes
dabei heraus. 

Dies zu zwei Beispielen aus der Werkstatt eines Klassischen Philologen.
Sie sollten zeigen, dass es sich immer lohnt, Texte gründlich zu lesen, und dass
mit dem Ringen um die relative Chronologie zweier Werke für die Wert -
schätzung des einzelnen Werks viel gewonnen ist.

Relative Chronologie 25



Vita

1955 geboren in Rheydt (Mönchengladbach)
1979-1984 Studium der Fächer Griechisch, Latein und Philosophie an der

Universität zu Köln, gefördert durch die Studienstiftung des deutschen
Volkes

1985-1987 Lehrer an der Rudolf-Steiner-Schule, Düsseldorf
1987-1995 Wissenschaftlicher Mitarbeiter und Assistent am Institut für

Altertumskunde der Universität zu Köln (Lehrstuhl Prof. Zintzen)
1988 Promotion mit einer Arbeit zu Euripides’ „Alkestis“
1993 Habilitation mit einer Untersuchung zur „Römischen Komödie“ (Das

Spiel im Spiel. Studien zum Plautinischen Agon in „Trinummus“ und
„Rudens“)

1995 Nach einer gräzistischen Lehrstuhlvertretung in Rostock (1993/94)
Berufung auf eine Professur für Klassische Philologie an der Universität
Potsdam

1998-2000 Dekan der Philosophischen Fakultät I an der Universität Potsdam
seit 2000 Mitglied der „Akademie gemeinnütziger Wissenschaften zu Erfurt“
seit 2000 Professor für Klassische Philologie an der Universität des Saarlandes
2002-2010 Studiendekan der Philosophischen Fakultät I
2010-2014 Dekan der Philosophischen Fakultät I
2010-2014 Mitglied des Senats der Universität des Saarlandes
2014-2018 Prodekan der Philosophischen Fakultät I bzw. der Fakultät P
2011-2013 Vorsitzender des Deutschen Altphilologenverbandes im Saarland
2012-2017 Vorstandsvorsitzender des Studentenwerks der Universität des

Saarlandes
2017-2019 Stellvertretender Vorsitzender im Bundesvorstand des Deutschen

Altphilologenverbandes

Forschungsschwerpunkte

Antikes Drama, insbesondere Griechische Tragödie und Römische Komödie
Epos, insbesondere Vergil
Rhetorik
Lateinische Literatur der Renaissance

26



Buchpublikationen

— P. Riemer / C. Zintzen: Marsilio Ficino, In Plotinum – Plotinkommentar.
Hrsg., eingel. u. übers. von Peter Riemer und Clemens Zintzen, 3 Bde.
(Studien und Materialien zur Geschichte der Philosophie 98.1, 98.2, 98.3),
Hildesheim 2020

— P. Riemer / M. Weißenberger / B. Zimmermann: Einführung in das Studium
der Gräzistik, München 22017 (2000)

— Marsilio Ficino, Index rerum; ILLR 3.2, bearbeitet von C. Kugelmeier, P.
Riemer, C. Zintzen, Hildesheim 2014

— P. Riemer / M. Weißenberger / B. Zimmermann: Einführung in das Studium
der Latinistik, München 32013 (1998)

— Marsilio Ficino, Index nominum et index geographicus (ILLR 3.1), bear-
beitet von D. Gall, P. Riemer, U. Rombach, R. Simons, C. Zintzen,
Hildesheim 2003

— Cristoforo Landino, Index (ILLR 2), bearbeitet von U. Ecker, D. Gall, P.
Riemer, C. Zintzen, Hildesheim 1998

— Das Spiel im Spiel. Studien zum plautinischen Agon in Trinummus und
Rudens (Beiträge zur Altertumskunde 75), Stuttgart 1996

— Coluccio Salutati, Index (ILLR 1), bearbeitet von U. Ecker, P. Riemer, C.
Zintzen, Tübingen 1992

— Sophokles, Antigone - Götterwille und menschliche Freiheit (Abhandlung
der Akademie Mainz, Geistes- und Sozialwissenschaftliche Klasse 1991,
Nr. 12), Stuttgart 1991

— Die Alkestis des Euripides, Untersuchungen zur tragischen Form (Beiträge
zur Klassischen Philologie 195), Frankfurt 1989

Herausgegebene Schriften

— P. Riemer / S. Singh (Hgg.): Homer und Homer-Rezeption, Hannover 2023
— Chr. Kugelmeier / P. Riemer (Hgg.): Von der Erzählung zum dramatischen

Spiel. Wandlungen von Sprache und Gattung von Vergil bis in die Moderne
(Dramatische Antike 2), Saarbrücken 2020

— A. Krabbe / P. Riemer (Hgg.): Homer, AU 3+4/2020
— N. Gutenberg / M. Herberger / P. Riemer (Hgg.): Aristoteles -

Schopenhauer - Erdmann. Basistexte zur Eristik (Rhetorik in Europa
3), Berlin 2020

27



— N. Gutenberg / P. Riemer (Hgg.): Detailstudien zur Fakten- und
Theoriegeschichte der europäischen Rhetorik (Rhetorik in Europa 2),
Berlin 2018

— P. Riemer (Hg.): Satirisches und Satire, AU 2/2017
— P. Riemer / M. Tauffenbach (Hgg.): Flucht, AU 4+5/2016
— P. Riemer / B. Zimmermann (Hgg.): Der Chor im antiken und modernen

Drama (DRAMA 7), Freiburg 22016 (Stuttgart 1999)
— N. Gutenberg / M. Herberger / P. Riemer (Hgg.): Aristoteles, Die sophisti-

schen Widerlegungen - A. Schopenhauer, Eristische Dialektik - K.O.
Erdmann, Die Kunst, Recht zu behalten (SzR 2), Saarbrücken 2014

— E. Schirok / P. Riemer (Hgg.): Seneca, AU 4+5/2012
— P. Riemer (Hg.): Tragödie, AU 6/2010
— P. Riemer (HG.): Plautus und Terenz, AU 1/2010
— M. Herberger / P. Riemer / St. Weth (Hgg.): J. P. Bauer, Wörterbuch der

heutigen Rechts- und Politiksprache (Lexicon terminorum iuridicorum et
politicorum nostrae aetatis), Deutsch-Latein, Saarbrücken 2008

— P. Riemer (Hg.): Vergil: Rezeption, AU 2/2007
— P. Riemer (Hg.): Vergil, AU 2+3/2006
— U. Riemer / P. Riemer (Hgg.): Xenophobie - Philoxenie. Vom Umgang mit

Fremden in der Antike (Potsdamer Altertumswissenschaftliche Beiträge 7),
Stuttgart 2005

— D. Holtmann / P. Riemer (Hgg.): Europa: Einheit und Vielfalt. Eine inter-
disziplinäre Betrachtung, Münster 2001

— D. Gall / P. Riemer (Hgg.), C. Zintzen: Athen - Rom - Florenz.
Ausgewählte kleine Schriften, Hildesheim 2000

Mitherausgeber

von 1998 bis 2021: Reihe „Potsdamer Altertumswissenschaftliche Beiträge“
(PAwB); im Steiner Verlag

von 2005-2019: Zeitschrift „Der Altsprachliche Unterricht“ (AU); im
Friedrich Verlag (in Verbindung mit dem Klett-Verlag)

Reihe „Saarbrücker Schriften zur Rhetorik“ (SzR); im Verlag Alma Mater
Reihe „Rhetorik in Europa“; im Verlag Frank & Timme
Reihe „Dramatische Antike“; im Verlag Alma Mater

28



Aufsätze und Artikel

— De commentariis a Marsilio Ficino Florentino in Plotinum compositis, Vox
Latina 59 (2023) 152-164

— Menschenbilder in Homers Ilias und Odyssee, in: P. Riemer / S. Singh
(Hgg.): Homer und Homer-Rezeption, Hannover 2023, 11-27

— Antigones umstrittenes Enthymem (Soph. Ant. 904-912) bei Aristoteles
und Goethe, in: G. Schega / R. Forster (Hgg.), Denken und Reden. Rhetorik
im Fächer-Dialog, Berlin 2021, 117-128

— Gerichtsrhetorik in der griechisch-römischen Antike, in: T. Chiusi / A.
Rennig (Hgg.), Europaforschung interdisziplinär. Beiträge zur 1. und 2.
„Europa-Ringvorlesung“ des Europa-Kollegs CEUS der Universität des
Saarlandes, Saarbrücken 2020, 55-62

— Die römische Komödie im Mittelalter und in der Frühen Neuzeit. Hrotsvith
von Gandersheim und Niccolò Machiavelli, in: Chr. Vogel / Christina Abel
u.a., Frankenreich – Testamente – Landesgeschichte, FS für Brigitte Kasten
(Veröffentlichungen der Kommission für Saarländische Landesgeschichte
53), Saarbrücken 2020, 279-288

— Odysseus’ Rückkehr und Aeneas’ Suche. Flucht und Schutzsuche im
Mythos und in der antiken Realität, in: P. Oster / Chr. Vatter (Hgg.),
Fluchtraum Europa. Interdisziplinäre Perspektiven (Denkart Europa 31),
Baden-Baden 2020, 191-203

— Vom Epos zur Tragödie: Dido und Aeneas, in: Chr. Kugelmeier / P. Riemer
(Hgg.), Von der Erzählung zum dramatischen Spiel. Wandlungen von
Sprache und Gattung von Vergil bis in die Moderne (Dramatische Antike
2), Saarbrücken 2020, 67-77

— Menschenbild und Menschlichkeit in den homerischen Epen, AU
3+4/2020, 2-10

— Was essen und trinken wir? Kommentierte Menüs bei Horaz und Petron;
in: E. Faber / T. Klär (Hgg.), Zwischen Hunger und Überfluss. Antike
Diskurse über die Ernährung (PAwB 71), Stuttgart 2020, 172-182

— Zur Geschichte der Rhetorik in der griechisch-römischen Antike, in: N.
Gutenberg / P. Riemer (Hgg.): Detailstudien zur Fakten- und
Theoriegeschichte der europäischen Rhetorik, Berlin 2018, 13-41

— Die dramaturgische Funktion der Träume in den Orest-Tragödien. Von
Aischylos’ „Orestie“ bis zur „Taurischen Iphigenie“ des Euripides, in: P.
Oster / J. Reinstädler (Hgg.), Traumwelten. Interferenzen zwischen Text,

29



Musik, Film und Wissenschaft, Paderborn 2017, 177-194
— Satire: Kritische Töne in kritischer Zeit; AU 2/2017, 2-7
— Friedenshoffnung und Bürgerkrieg in Vergils Aeneis; in: M. Leber / S.

Singh (Hgg.), Erkundungen zwischen Krieg und Frieden, Saarbrücken
2017, 9-22

— Wahre Fiktion - Fiktive Wahrheit? Die Reden in der antiken
Historiographie; in: E. Faber u. a., Entre los mundos: Homenaje Pedro
Barcelo / Zwischen den Welten. Festschrift für Pedro Barceló, Besançon
2017, 539-555

— Die griechische Komödie in Rom. Die römische Komödie in Europa; in:
M. Frings / S. Paffenholz / K. Sundermann (Hgg.), Vernetzter
Sprachunterricht, Die Schulfremdsprachen Englisch, Französisch,
Griechisch, Italienisch, Latein, Russisch und Spanisch im Dialog, Stuttgart
2017, 129-144

— Flüchtlingsschicksale in der Antike - Mythos und Realität; AU 4+5/2016,
4-9

— Orest und Orestie bei Euripides. Zur Chronologie der Elektra-Dramen,
LOGEION 4 2014, 175-192

— Das Herrscherlob in der griechisch-römischen Antike; in: N.P. Franz (Hg.),
Das literarische Lob. Formen und Funktionen, Typen und Traditionen
panegyrischer Texte, Berlin 2014, 19-30

— Ciceros Kampf für die „Freie Römische Republik“; in: W. Behringer (Hg.),
Krise und Aufbruch in der Geschichte Europas (Geschichte & Kultur.
Saarbrücker Reihe 3), Trier 2013, 35-44

— Die Vesuvkatastrophe 79 n. Chr. im Lichte der antiken Literatur; in: C.
Reinsberg / F. Meynersen (Hgg.), Jenseits von Pompeji. Faszination und
Rezeption, Mainz 2013, 16-22

— Homers ‘Ilias’ und ‘Odyssee’; in: R. Bogner / M. Leber (Hgg.), Klassiker.
Neu-Lektüren, Saarbrücken 2013, 9-24

— Philosoph auf Abwegen? Senecas literarisches Verwirrspiel und eine neue
Tragödienkonzeption; AU 4+5/2012 - 2012, 18-28

— Die attische Tragödie; in: R. Bogner / M. Leber (Hgg.), Tragödie. Die blei-
bende Herausforderung (Saarbrücker literaturwissenschaftliche
Ringvorlesungen 1) - Saarbrücken 2011, 9-22

— Euripides, Alkestis. Ein Märchen in der Wirklichkeit; in: D. Brandenburg /
M. Hochreiter, 2011 (Hgg.), Gluck auf dem Theater (Gluck-Studien, Bd.
6), Kassel 2011, 29-36

30



— Götter und Menschen im Konflikt. Die griechische Tragödie ; AU 6/2010,
4-13

— Plautus und Terenz; AU 1/2010 - 2010, 4-11
— Aktualisiertes Erinnern: Zur Mündlichkeit antiker Texte; in: Eva Dewes /

Sandra Duhem (Hgg.), So nah - so fern. Kulturelles Gedächtnis und inter-
kulturelle Rezeption im europäischen Kontext (VICE VERSA. Deutsch-
französische Kulturstudien 1), Berlin 2008, 217-225

— Nichts gewaltiger als der Mensch? Zu Sophokles’ Kritik an der zeitgenös-
sischen Kulturentstehungslehre; Gymnasium 114 (2007) 305-315

— Die euripideische Alkestis. Ein Märchenstoff im tragischen Gewand; in:
Beatrix Borchard / Claudia Maurer-Zenck (Hgg.), Alkestis: Opfertod und
Wiederkehr (Hamburger Jahrbuch für Musikwissenschaft 22), Frankfurt
2007, 23-32

— Vergil. Dichter zwischen Mythos und Zeitgeschichte; AU 2+3/2006, 4-11
— Aeneas als tragischer Held. Aischyleisches bei Vergil (Akademie gemein-

nütziger Wissenschaften zu Erfurt, Geisteswissenschaftliche Klasse,
Sitzungsberichte 5), Erfurt 2006, 119-138

— Der Tod des Onkels (Plinius 6,16). Apologie und Katastrophenbericht; Der
Altsprachliche Unterricht (2+3/2005) - 2005, 100-103

— Erfolg ist alles. Was Joschka Fischer und Demosthenes verbindet; Der
Altsprachliche Unterricht (2+3/2005) - 2005, 4-11

— Fremd im eigenen Land. Das Motiv der Heimkehr in Vergils „Aeneis“; in:
U. Riemer / P. Riemer (Hgg.), Xenophobie - Philoxenie. Vom Umgang mit
Fremden in der Antike (Potsdamer Altertumswissenschaftliche Beiträge 7),
Stuttgart 2005, 189-205

— Das cistella-Spiel der Cistellaria: Menander oder Plautus?; in: R. F.
Hartkamp / F. Hurka (Hgg.), Studien zu Plautus’ Cistellaria (Reihe
ScriptOralia 128), Tübingen 2004, 107-116

— Dauer im Wandel. Zur Notwendigkeit der Alten Sprachen; Scrinium. Alte
Sprachen in Rheinland-Pfalz und im Saarland 49 (2004) 6-14

— Coriolan bei Plutarch und Shakespeare. Ein mythischer Charakter und
seine Geschichte; in: P. Tepe u. a., Mythen in der Kunst (Mythos No. 1),
Würzburg 2004, 218-237

— Der Bildungsgedanke in der griechisch-römischen Antike; in: K. M.
Girardet (Hg.), „Bildung. Ziele - Wege – Probleme“ (Annales universitatis
Saraviensis 22), St. Ingbert 2004, 47-62

31



— Der sophokleische Ödipus im Spiegel von Pasolinis „Edipo re“; in: U.
Eigler (Hg.), Bewegte Antike. Antike Themen im modernen Film, Stuttgart
2002, 80-87

— Die „ewige Deianeira“; A. Bagordo / B. Zimmermann (Hgg.), Bakchylides
- 100 Jahre nach seiner Wiederentdeckung (ZETEMATA 106), München
2000, 169-182

— Spielarten göttlicher Macht in Sophokles’ „Oidipus tyrannos“ und in
Euripides’ „Bakchen“; in: K. Grözinger / J. Rüpke (Hgg.), „Literatur als
religiöses Handeln?“, Berlin 1999, 19-35

— Artikel „Klassizismus“; Der Neue Pauly, Bd. 6, Stuttgart 1999, 493-496
— Chor und Handlung bei Sophokles; in: P. Riemer / B. Zimmermann (Hgg.),

Der Chor im antiken und modernen Drama (DRAMA 7), Stuttgart 1999,
89-111

— Zur Bedeutung der „Frauengemeinschaft“. War Platon ein Feminist?; in: J.
Holzhausen (Hg.), Psyche - Seele - anima, Festschrift für Karin Alt,
Stuttgart 1998, 73-88

— Namhaftigkeit und Pseudonymie: Grenzen homerischer Gastfreundschaft;
Prometheus 24 (1998) 1-18

— Zur dramaturgischen Konzeption von Senecas „Agamemnon“; in: B.
Zimmermann (Hg.), Griechisch-römische Komödie und Tragödie II
(DRAMA 5), Stuttgart 1997, 135-151

— Cum Latinis Graeca coniunge; Artikel in der „Deutschen Tagespost“
(Sonderbeilage zum Thema „Latein - auch heute noch“), Würzburg v.
23.12.1993, Würzburg 1993

— Plautus, Trinummus 48-67; Prometheus 18 (1992) 49-57

Rezensionen

— Vanessa Zetzmann: Tragische Rhetorik. Darstellungsweise und dramati-
sche Funktionen scheiternder Reden in der attischen Tragödie, Göttingen
2021; Anzeiger für die Altertumswissenschaft 74 (2021) 111-116

— B. Reitze: Der Chor in den Tragödien des Sophokles. Person, Reflexion,
Dramaturgie, Tübingen 2017; Anzeiger für die Altertumswissenschaft 73
(2020) 155-159

— E. Hollmann: Die plautinischen Prologe und ihre Funktion. Zur
Konstruktion von Spannung und Komik in den Komödien des Plautus,
Berlin/Boston 2016; Anzeiger für die Altertumswissenschaft 69 (2016)
200-204

32



— U. Reinhardt: Arachne und die Liebschaften der Götter. Eine
Mythennovelle aus Ovids Metamorphoses mit ihrer literarischen und bild-
lichen Rezeption bis zur Gegenwart. Freiburg 2014; Gymnasium 123
(2016) 520-523

— U. Reinhardt: Mythen - Sagen - Märchen, Freiburg 2012; Gymnasium 121
(2014) 422-424

— F. Stürner: Monologe bei Plautus. Ein Beitrag zur Dramaturgie der helle-
nistisch-römischen Komödie, Stuttgart 2011; Anzeiger für die
Altertumswissenschaft 67 (2014) 235-238

— U. Reinhardt, Der antike Mythos. Ein systematisches Handbuch;
Gymnasium 120 (2013) 199-201

— Jacques Jouanna: Sophocle, Paris 2007; Gymnasium 117 (2010) 158f.
— Sabine Föllinger, Meister der griechischen Tragödie, München, 2009; AU

6/2010, 64f.
— M. Hose, Euripides. Der Dichter der Leidenschaften, München 2008; AU

3+4/2008, 109f.
— L. P. E. Parker, Euripides. Alcestis. Edited with Introduction and

Commentary, Oxford, 2007; Bryn Mawr Classical Review 2008.10.12, 2008
— J. Christes / R. Klein / Ch. Lüth (Hgg.): Handbuch der Erziehung und

Bildung in der Antike. Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft
2006; EWR 6 (2007), Nr. 6 (Veröffentlicht am 05.12.2007), 2007

— B. Seidensticker u. M. Vöhler (Hgg.): Mythen in nachmythischer Zeit. Die
Antike in der deutschsprachigen Literatur der Gegenwart, Berlin 2002; in:
P. Tepe u.a., Politische Mythen (Mythos No. 2), Würzburg 2006, 341-343

— Christine Mundt-Espin (Hg.): Blick auf Orpheus. 2500 Jahre europäischer
Rezeptionsgeschichte eines antiken Mythos, Tübingen 2003; in: P. Tepe
u.a., Politische Mythen (Mythos No. 2), Würzburg 2006, 340-341

— VERGILI AENEIDOS LIBRUM IV canit Valahfridus, receptio sonigera
die decimo mensis Aprilis anno MM facta, eadem in programma „wired for
books“ inserta; Vox Latina 40 (2004) 145-146

— L. Lütkehaus (Hg.): „Mythos Medea“, Leipzig 2001; in: P. Tepe u.a.,
Mythen in der Kunst (Mythos No. 1), Würzburg 2004, 306-307

— Caelestis Eichenseer: Latinitas viva, Libellus textualis phonocasetae septi-
mae „Dialogorum de rebus recentioribus“ (Editio secunda), Saarbrücken
2004; Forum Classicum 4 (2004) 314f.

— D. Hertel, „Troia. Archäologie, Geschichte, Mythos“, München 2001; M.
Siebler, „Troia. Mythos und Wirklichkeit“, Stuttgart 2001; M. Flügge,

33



„Heinrich Schliemanns Weg nach Troia. Die Geschichte eines
Mythomanen“, München 2001; Mythologica 8. Düsseldorfer Jahrbuch für
interdisziplinäre Mythosforschung, Essen 2002, 259-262

— Th. Halter, „König Oedipus. Von Sophokles zu Cocteau“, Stuttgart 1998;
Bryn Mawr Classical Review 99.11.22, 1999

— J. P. Schwindt, „Das Motiv der Tagesspanne - ein Beitrag zur Ästhetik der
Zeitgestaltung im griechisch-römischen Drama“, Paderborn 1994;
Gnomon 69 (1997) 398-403

— D. J. Conacher, „Euripides, Alcestis“, Warminster 1988; Gnomon 61
(1989) 621-24

YouTube

„Relative Chronologie“ – Abschiedsvorlesung (5.5.2022):
https://youtu.be/HOh8ORLPL-Y

„Vergils tragische Aeneis“ – Kongressvortrag (DAV Würzburg, 14.4.2022):
https://www.youtube.com/watch?v=BqpXzKex-9Q&list=PLmIRNs-N_
fGyk4HCuTeCytKoH6nH2uzB7&index=2&t=1412s

„Odysseus“ – Kinderuni (30.1.2019):
https://www.youtube.com/watch?v=lYFP93maQw8

34



Bisher veröffentlichte Universitätsreden 

1 Joseph Gantner, Lionardo da Vinci (1953)

Neue Serie
13 Johann Paul Bauer, Universität und Gesellschaft (1981)

Ernst E. Boesch, Von der Handlungstheorie zur Kulturpsychologie – Abschieds vor lesung
von der Philosophischen Fakultät (1983)

14 Hermann Josef Haas, Medizin – eine naturwissenschaftliche Disziplin? (1983)
15 Werner Nachtigall, Biologische Grundlagenforschung (1983)
16 Kuno Lorenz, Philosophie – eine Wissenschaft? (1985)
17 Wilfried Fiedler, Die Verrechtlichung als Weg oder Irrweg der Europäischen Integration

(1986)
18 Ernest Zahn, Die Niederländer, die Deutschen – ihre Geschichte und ihre politische

Kultur (1986)
19 Axel Buchter, Perspektiven der Arbeitsmedizin zwischen Klinik, Technik und Umwelt

(1986)
20 Reden anläßlich der Verleihung der Würde eines Ehrensenators an Herrn Ernst Haaf

und Herrn Dr. Wolfgang Kühborth (1987)
21 Pierre Deyon, Le bilinguisme en Alsace (1987)
22 Jacques Mallet, Vers une Communauté Européenne de la Technologie

Rainer Hudemann, Sicherheitspolitik oder Völkerverständigung? (1987)
23 Andrea Romano, Der lange Weg Italiens in die Demokratie und den Fortschritt

Rainer Hudemann, Von der Resistenza zur Rekonstruktion
Helene Harth, Deutsch-italienische Literaturbeziehungen (1987)

24 Alfred Herrhausen, Macht der Banken (1987)
25 Gerhard Schmidt-Henkel, „Die Wirkliche Welt ist in Wahrheit nur die Karikatur  unserer

großen Romane“ – über die Realität literarischer Fiktion und die Fiktionalität unserer
Realitätswahrnehmungen (1995)

26 Heike Jung, Johann Paul Bauer, Problemkreis AIDS – seine juristischen Dimensionen
(1988)

27 Horst Albach, Praxisorientierte Unternehmenstheorie und theoriegeleitete Unter -
nehmens praxis (1987)

28 Reden und Vorträge aus Anlass der Verleihung der Würde eines Doktors der
Philosophie ehrenhalber an Bischof Monseñor Leonidas E. Proaño (1988)

29 Jubiläumssymposion zum 65. Geburtstag von Prof. Dr. Martin Schrenk und zum
15jährigen Bestehen des Instituts für Klinische Psychotherapie (1988)

30 Hermann Krings, Universität im Wandel: „Man steigt nicht zweimal in denselben Fluß“
(Heraklit) (1988)

31 Wolfgang J. Mommsen, Max Weber und die moderne Geschichtswissenschaft (1989)

35



32 Günter Hotz, Algorithmen, Sprachen und Komplexität (1990)
33 Michael Veith, Chemische Fragestellungen: Metallatome als Bausteine von Molekülen

(1992)
34 Torsten Stein, Was wird aus Europa? (1992)
35 Jörg K. Hoensch, Auflösung – Zerfall – Bürgerkrieg: Die historischen Wurzeln des

neuen Nationalismus in Osteuropa (1993)
36 Christa Sauer/Johann Marte/Pierre Béhar, Österreich, Deutschland und Europa (1994)
37 Reden aus Anlass der Verabschiedung von Altpräsident Richard Johannes Meiser

(1994)
38 Karl Ferdinand Werner, Marc Bloch und die Anfänge einer europäischen Geschichts -

forschung (1995)
39 Hartmann Schedels Weltchronik, Eine Ausstellung in der Universitäts- und Landes -

bibliothek Saarbrücken (1995)
40 Hans F. Zacher, Zur forschungspolitischen Situation am Ende des Jahres 1994 (1995)
41 Ehrenpromotion, Doctor philosophiae honoris causa, von Fred Oberhauser (1997)
42 Klaus Martin Girardet, Warum noch ‘Geschichte’ am Ende des 20. Jahrhunderts?

Antworten aus althistorischer Perspektive (1998)
43 Klaus Flink, Die Mär vom Ackerbürger. Feld- und Waldwirtschaft im spätmittelalter -

lichen Alltag rheinischer Städte (1998)
44 Ehrenpromotion, Doktor der Naturwissenschaften, von Henri Bouas-Laurent (1999)
45 Rosmarie Beier, Menschenbilder. Körperbilder. Prometheus. Ausstellungen im kultur-

wissenschaftlichen Kontext (1999)
46 Erika Fischer-Lichte, Theater als Modell für eine performative Kultur (2000)
47 Klaus Martin Girardet, 50 Jahre „Alte Geschichte“ an der Universität des Saarlandes

(2000)
48 Philosophie in Saarbrücken, Antrittsvorlesungen (2000)
49 Gedenkfeier für Universitätsprofessor Dr. phil. Jörg K. Hoensch (2001)
50 Evangelische Theologie in Saarbrücken, Antrittsvorlesungen (2002)
51 Franz Irsigler, Was machte eine mittelalterliche Siedlung zur Stadt? (2003)
52 Ehrenpromotion, Doctor philosophiae honoris causa, von Günther Patzig (2003)
53 Germanistik im interdisziplinären Gespräch. Reden und Vorträge beim Abschieds -

kolloquium für Karl Richter (2003)
54 Allem Abschied voran. Reden und Vorträge anlässlich der Feier des 65. Geburtstages

von Gerhard Sauder (2004)
55 Gedenkfeier für Universitätsprofessor Dr. jur. Dr. h.c. mult. Alessandro Baratta (2004)
56 Gedenkfeier für Bischof Prof. Lic. theol. Dr. phil. Dr. h.c. mult. Gert Hummel (2004)
57 Akademische Gedenkfeier für Prof. Dr. Dr. h.c. mult. Jan Lichardus (2005)
58 Akademische Gedenkfeier für Prof. Dr. Richard van Dülmen (2005)
59 Klaus Martin Girardet, Das Neue Europa und seine Alte Geschichte (2005)

36



60 Psychologie der Kognition. Reden und Vorträge anlässlich der Emeritierung von Prof.
Dr. Werner H. Tack (2005)

61 Alberto Gil, Rhetorik und Demut, Ein Grundsatzpapier zum Rednerethos, Vortrag zur
 Eröffnung des Workshops „Kommunikation und Menschenführung“ im Starterzentrum
(2005)

62 Oft gescholten, doch nie zum Schweigen gebracht. Treffen zum Dienstende von Stefan
Hüfner (2006)

63 Theologische Perspektiven aus Saarbrücken, Antrittsvorlesungen (2006)
64 Germanistisches Kolloquium zum 80. Geburtstag von Gerhard Schmidt-Henkel (2006)
65 Akademische Gedenkfeier für Universitätsprofessor Dr. Wilhelm Wegener (2006)
66 Akademische Gedenkfeier für Universitätsprofessor Dr. Jürgen Domes (2006)
67 Gerhard Sauder, Gegen Aufklärung? (2007)
68 50 Jahre Augenheilkunde an der Universität des Saarlandes 1955–2005 (2007)
69 Elmar Wadle, Urheberrecht zwischen Gestern und Morgen – Anmerkungen eines

Rechtshistorikers (2007) 
70 Akademische Feier zum 80. Geburtstag von Rudolf Richter (2007)
71 Akademische Gedenkfeier für Universitätsprofessor Dr. Bernhard Aubin (2007)
72 Akademische Feier zum 80. Geburtstag von Gerhard Lüke (2007)
73 Dokumentationsziele und Aspekte der Bewertung in Hochschularchiven und Archiven

wissenschaftlicher Institutionen. Beiträge zur Frühjahrstagung der Fachgruppe 8 –
 Archivare an Hochschularchiven und Archiven wissenschaftlicher Institutionen – des
Verbandes deutscher Archivarinnen und Archivare (2007)

74 Gemeinsame anglistisch-germanistische Antrittsvorlesung von Ralf Bogner und
Joachim Frenk. Geschichtsklitterung oder Was ihr wollt. Fischart und Shakespeare
schreiben im frühneuzeitlichen Europa (2007)

75 Akademische Feier anlässlich des 65. Geburtstages von Wolfgang Haubrichs (2008)
76 Verleihung der Ehrendoktorwürde an Prof. Dr. h.c. Peter Grünberg (2008)
77 Michael McCormick, Karl der Große und die Vulkane. Naturwissenschaften,

Klimageschichte und Frühmittelalterforschung (2008)
78 Gedenkfeier für Universitätsprofessor und Ehrensenator Dr. Günther Jahr (2008)
79 Heike Jung, Das kriminalpolitische Manifest von Jean-Paul Marat (2009)
80 Quo vadis, Erziehungswissenschaft? Ansätze zur Überwindung der Kluft zwischen

Theorie und Praxis. Podiumsdiskussion anlässlich der Emeritierung von Herrn
Universitäts-Professor Dr. phil. Peter Strittmatter (2009)

81 1983-2008. 25 Jahre Partnerschaft Universität des Saarlandes – Staatliche Ivane-
Iavachischvili-Universität Tbilissi / Tiflis (Georgien) (2009)

Erschienen im Universitätsverlag des Saarlandes
82 Festakt anlässlich des 65. Geburtstages von Lutz Götze mit seiner Abschiedsvorlesung

„Von Humboldt lernen“ (2011)
83 Akademische Feier anlässlich des 65. Geburtstages von Manfred Schmeling (2011)

37



38

84 10 Jahre Historisch orientierte Kulturwissenschaften an der Universität des Saarlandes
(2011)

85 Verleihung der Ehrendoktorwürde der Philosophischen Fakultät I Geschichts- und
Kultur wissenschaften an Dieter R. Bauer, Leiter des Referats Geschichteder Akademie
der Diözese Rottenburg–Stuttgart (2008)

86 Verleihung der Ehrendoktorwürde der Philosophischen Fakultät II Sprach-, Literatur-
und Kulturwissenschaften an Prof. Dr. Dr. h.c. mult. Gonthier-Louis Fink 9. Februar
2010

87 Akademische Gedenkfeier für Universitätsprofessor Dr. Dr. h.c. mult. Günter Wöhe 
7. Januar 2009

88 Gelehrte am Rande des Abgrunds: Über Professoren in Literatur und Film Antritts -
vorlesung von Christiane Solte-Gresser Lehrstuhl für Allgemeine und Vergleichende
Literaturwissenschaft Fachrichtung 4.1. Germanistik am 31. Januar 2011 

89 Griechen und Europa Die große Herausforderung der Freiheit im fünften Jahrhundert
v. Chr. Europavortrag von Christian Meier am 20. Januar 2010

90 30 Jahre Partnerschaft St.-Kliment-Ochridski-Universität Sofia Universität des Saar -
landes. Beiträge zum Festakt in Saarbrücken 7. Dezember 2010

91 Akademische Feier zur Verabschiedung von Herrn Universitätsprofessor Herrn Dr.
Hartmut Bieg am 25. Januar 2010

92 Akademische Feier zum 80. Geburtstag von Herrn Universitätsprofessor Dr. Dr. h.c.
Heinz Müller-Dietz am 15. November 2011

93 Jubiläumsfeier 60 Jahre Institut für Kunstgeschichte an der Universität des Saarlandes
am 22. Juli 2011

94 Karsten Jedlitschka Singuläres Erbe. Die archivalischen Hinterlassenschaften der
Staatssicherheit 31. Januar 2012 

95 Akademische Feier zum 80. Geburtstag von Herrn Universitätsprofessor Dr. Dr. h.c.
mult. Max Pfister am 27. April 2012 

96 „Martin von Tours – Krieger – Bischof – Heiliger“ Kolloquium zum 50. Geburtstag von
Herrn Prof. Dr. theol. Joachim Conrad 12. November 2011

97 Verleihung der Ehrendoktorwürde der Philosophischen Fakultät II Sprach-, Literatur-
und Kulturwissenschaften an Herrn Prof. Dr. Edgar Rosenberg am 11. Juli 2012

98 Akademische Gedenkfeier für Herrn Universitätsprofessor Dr. Christian Autexier am
14. Dezember 2012 

99 Akademische Gedenkfeier für den Altrektor und Ehrensenator der Universität des
Saarlandes Herrn Universitätsprofessor Dr. Gerhard Kielwein am 5. Juni 2013

100 Festakt zur 50-Jahr-Feier der Fachrichtung Evangelische Theologie an der Universität
des Saarlandes am 22. Juni 2013

101 Akademische Feier zum 75. Geburtstag von Herrn Universitätsprofessor Dr. Gerhard
Sauder 

102 Eröffnung des Niederländischen Jahres an der Universität des Saarlandes am 23. Januar
2014

103 Akademische Feier zum 80. Geburtstag von Herrn Universitätsprofessor Dr. Woldemar
Görler am 22. November 2013



39

104 Europavortrag des Historischen Instituts von Prof. Dr. Rudolf Schlögl „Alter Glaube
und moderne Welt. Zur Transformation des europäischen Christentums 1750-1850“ am
25. Januar 2012

105 Festveranstaltung zum Auftakt der Universitätsgesellschaft des Saarlandes e.V. am 7.
Mai 2014

106 Akademische Gedenkfeier für Universitätsprofessor Dr. Karl Heinz Küting am 6.
Februar 2015

107 Verleihung der Ehrendoktorwürde der Philosophischen Fakultät III Empirische Human -
wissenschaften der Universität des Saarlandes an Herrn Prof. Fergus I. M.Craik, Ph.D
am 11. September 2013

108 „Droit et littérature, un éclairage franco-allemand / Recht und Literatur – deutsch-fran-
zösische Streiflichter“ Soirée in der Villa Europa am 28. Mai 2015 

109 Impressionen zur Universitätspartnerschaft Saarbrücken Warschau 
110 In memoriam Prof. Dr. Barbara Sandig  (1939 – 2013). Erinnerungen und Würdi gungen
111 Frieden schaffen mit (oder trotz) Religion? Vortrag im Rahmen des Studientags der

Fachrichtung Evangelische Theologie an der Universität des Saarlandes am Buß- und
Bettag 16. November 2016

112 Geld im mittelalterlichen Denken. Bemerkungen zur monetären Wende des späten
Mittelalters. Antrittsvorlesung 14. Dezember 2016 von Privatdozent Dr. phil. Dr. jur.
Christian Vogel

113 „Ecclesia semper reformanda“ Ergebnisse der Reformationssynode der Evangelischen
Kirchenkreise an der Saar und der Fachrichtung Evangelische Theologie am 11. März
2017 an der Universität des Saarlandes 

114 Der Islam und die Genese Europas – Zwischen Ideologie und Geschichtswissenschaft
Europavortrag des Historischen Instituts von Prof. Dr. Daniel König 

115 „Die Definition des Vertrages im reformierten Code Civil“ («La définition du contrat
dans le Code civil réformé»). Abschiedsvorlesung von Prof. Dr. Dr. h.c. Claude Witz
am 9. Juni 2017

116 Das Bundesverfassungsgericht und die bundesrepublikanische Zeitgeschichtsforschung
– eine rechtspolitische Erfolgsgeschichte und das Desinteresse des Faches Geschichte.
Antrittsvorlesung von Rainer Möhler am 4. Februar 2019

117 „Leben, Sterben und Revitalisierung von Sprachen“ Abschiedsvorlesung von Roland
Marti am 28. Januar 2019

118 „Carl Werner Müllers Blick auf die griechische Literatur“ Akademische Gedenkfeier
für Universitätsprofessor Dr. Carl Werner Müller am 6. Dezember 2019

119 Wissenschaftliches Kolloquium anlässlich des 80. Geburtstages von Prof. Dr. Kurt-
Ulrich Jäschke (Geschichte des Spätmittelalters) am 13. April 2018

120 Akademische Gedenkfeier zu Ehren von Herrn Professor Dr. med. Wolfgang Trautwein
am 16. Juni 2011

121 Akademische Gedenkfeier zu Ehren von Herrn Universitätsprofessor Dr. Rolf
Hachmann am 28. November 2014



40

122 „Zum Inkrafttreten des neuen Zivilgesetzbuches in Deutschland am 1. Januar 2040 –
eine vorweggenommene BegrüßungsanspracheAbschiedsvorlesung von Herrn
Universitäts professor Dr.iur. Dr.rer.publ. Dr.iur.h.c.mult. Michael Martinek am 28.
November 2019

123 20 Jahre Frankreichzentrum – 20 ans du Pôle France am 30. November 2016
124 „Johann Wolfgang Goethe: Sämtliche Werke nach Epochen seines Schaffens“ Chancen

und Herausforderungen einer editorischen Alternative
125 „Kritik und Verantwortung“ 50 Jahre Institut für Katholische Theologie am 7. Novem-

ber 2019




	126_f
	Rede-126_230906
	126_b

